
Volume 6 Number 2 (2025) 

July-December 2025 

Page: 407-427 

E-ISSN: 2722-6794 

P-ISSN: 2722-6786 

DOI: 10.37680/aphorisme.v6i2.8720 
 

 

 Published by Institut Agama Islam Sunan Giri (INSURI) Ponorogo; Indonesia 

Accredited Sinta 3 

Kināyah Ayat-ayat Hukum dalam Perspektif Metafora Konseptual 

 
Yusuf Ali Tantowi1, Syihabuddin2, Dadang Sudana3 

123Universitas Pendidikan Indonesia 

Correspondence E-mail; yusuf_tantowi@upi.edu 
          

 

Submitted: 29/07/2025 Revised: 14/09/2025 Accepted: 22/11/2025 Published: 29/12/2025 
 

Abstract 

 

 

 

 

This study aims to integrate the analysis of metaphors in the Quran with 

Conceptual Metaphor Theory (CMT) introduced by Lakoff and Johnson (1980). The 

primary focus of the research is the analysis of four verses with legal dimensions, 

recommended by experts in Islamic interpretation and law for their complex 

metaphorical structure and legal impact. The research uses a descriptive-analytical 

qualitative approach that emphasizes cognitive linguistics and CMT. Corpus 

analysis was conducted in two stages: 1) revealing the structure of metaphors based 

on classical rhetoric, and 2) mapping conceptual metaphors through source and 

target domains. The main findings indicate that the metaphorical verses in the 

Quran exhibit a systematic conceptual-cognitive structure. For example, the phrase 

“aqimu sh-shalah” is interpreted as a metaphor for prayer as a building of faith; the 

phrase “wa la tas’amu an taktubuhu” represents the documentation of the contract 

as legally binding; the phrase “libas” is interpreted as a metaphor for the marital 

relationship, which can be understood across cultures; the phrase “faqtho’u 

aydiyahuma” represents the elimination of criminal potential. This analysis reveals 

that kinayah not only serves a rhetorical function but also shapes the conceptual 

framework of legal understanding. The impact of this research confirms that 

integrating classical balaghah with CMT can broaden the scope of comprehensive 

Quranic studies interpretation. 

Keywords Al-Qur’ān, Balaghah, Conceptual Metaphor, Kinayah, Linguistik Kognitif. 
  

 

© 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms 
and conditions of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International 

License (CC BY NC) license (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

408 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an merupakan sebuah teks yang sifatnya vertikal yaitu teks berisi firman-firman 

Tuhan yang dijadikan sebagai pedoman hidup yang memiliki keindahan makna dan lingkup 

multidimensi  (Al-Sowaidi et al., 2021; Al Zahrawi et al., 2024; Patterson, 2022). Studi terbaru 

menunjukkan bahwa bahasa tekstual dalam agama bukan media regulasi normatif saja, melainkan 

memiliki perwujudan dari cara berpikir manusia (Charteris-Black, 2018; Suri & Tanjung, 2025). 

Keindahan bahasa dalam Al-Qur’an, makna retoris atau makna metafora, diperkenalkan sebagai 

konsep kinayah yang dipergunakan untuk mengungkap makna semantik dalam teks Al-Qur’an 

(Abdul-Raof, 2006; Asʾad et al., 2021). Studi makna semantik dalam Al-Qur’an, terutama ayat-ayat 

yang bernuansa hukum memerlukan kajian yang komprehensif untuk merepresentasi makna-

makna yang tersembunyi agar memiliki dasar yang kuat dan tidak menimbulkan kesalahan 

pengambilan hukum. Ini diakibatkan dari kandungan makna dalam Al-Qur’an tidak selalu 

gramatikal, tetapi seringkali memiliki makna bermuatan metafora dan konseptual (Hammadi, 2023; 

Jumaah et al., 2020). 

 Konsep kinayah dalam pendekatan balaghah dikenal sebagai metode untuk 

mengungkap makna-makna metaforis, makna retoris, atau makna tidak langsung dalam ayat Al-

Qur’an tanpa menghilangkan makna aslinya (al-Jurjānī, 1078/471 H; al-Sakkākī, 1229/626 H). Ahli 

ilmu balaghah, misalnya al-Jurjani, al-Sakkaki, dan al-Qawzini menjelaskan kinayah sebagai alat 

analisis atau instrumen analisis yang menghubungkan makna literal yang memiliki ketegasan 

makna dengan makna metafora. Dalam paradigma linguistik barat, diperkenalkan sebagai 

Conceptual Metaphor Theory (CMT) yang dipopulerkan Lakoff & Johnson (1980) yang memandang 

metafora sebagai ekspresi bahasa yang terbentuk melalui paradigma berpikir dan cara manusia 

mengonseptualisasi (Kövecses, 2020). Pendekatan balaghah dan teori metafora konseptual memiliki 

epistemologi yang beririsan yaitu memandang bahasa sebagai wujud ekspresi bahasa manusia 

dalam memaknai kenyataan melalui proses asosiasi semantik (Abdelhameed, 2019; Al-zair, 2024; 

Alhusban & Alkhawaldah, 2018). Dengan demikian, sebenarnya terdapat peluang dalam 

mengintegrasikan pendekatan balaghah klasik yang diwakilkan kinayah dengan pendekatan 

linguistik kognitif barat yang direpresentasi metafora konseptual untuk memaknai ayat-ayat dalam 

Al-Qur’an yang bermakna metaforis, terutama dalam ayat-ayat hukum. 

 Studi terdahulu yang mengkaji ayat Al-Qur’an telah menuju arah pendekatan 

multidisipliner dan interdisipliner. Kajian yang dilakukan Sardaraz et al. (2022) menerapkan CMT 



  Kināyah Ayat-ayat Hukum dalam Perspektif Metafora Konseptual (Yusuf Ali Tantowi, et al.) 

409 

dalam Al-Qur’an untuk memaknai preposisi ‘ala yang merepresentasi konsep moral manusia 

berdasar pengalaman penginderaan. Studi lainnya, Amini & Fattahizadeh (2023) mengkaji makna 

hari kiamat berdasarkan ekspresi metafora dengan konteks budaya bangsa Arab dan menghasilkan 

makna dimensi sosial dalam konstruk sistem teologis. Di sisi lain, studi yang dilakukan Shamsudin 

& Aladdin (2024) menghubungkan teori semantik dengan CMT untuk memaknai konsep cinta 

dalam konstruk kognitif-spiritual yang membentuk kesadaran agama umat muslim. Studi lainnya 

menyoroti pentingnya pendekatan linguistik-semantik dalam memaknai ayat-ayat Al-Qur’an dari 

perspektif dimensi digital-humanities sehingga dapat membuka ruang dalam penerapan digitalisasi 

tafsir (Chukhanov & Kairbekov, 2024). Studi yang dilakukan Suri & Tanjung (2025) menggabungkan 

CMT dengan relevance theory dalam memaknai simbol-simbol tauhid dalam ayat Al-Qur’an. Studi 

ini menunjukkan adanya pergeseran paradigma pengkajian yang berdasar pada pendekatan tafsir 

normatif menuju kajian makna figuratif  dan konstruksi kognitif. 

Studi terdahulu merepresentasikan terjadinya tren pengkajian Al-Qur’an dengan 

pendekatan linguistik dan kognitif, akan tetapi masih tersentris pada ranah moralitas (Sardaraz et 

al., 2022; Shamsudin & Aladdin, 2024), konsep eskatologis (Amini & Fattahizadeh, 2023; Ferdinal et 

al., 2023), dan nilai spiritualitas (Suri & Tanjung, 2025). Studi terdahulu belum mengarah pada kajian 

struktur hukum dalam Islam yang bermakna figuratif. Kemudian, belum ditemukan pendekatan 

yang mengeksplorasi kinayah dengan CMT sebagai epistemologi kesatuan pemaknaan terhadap 

ayat-ayat Al-Qur’an. Ini penting dilakukan sebagai medium pemaknaan metaforis dalam Al-

Qur’an, tetapi menggunakan pendekatan linguistik barat, linguistik kognitif. Model analisis 

metafora yang merujuk pada kerangka CMT dapat dipergunakan untuk mempelajari konstruksi 

makna ekspresi metaforis melalui pemetaan domain sumber dan domain target dalam ayat Al-

Qur’an (Eldin, 2015). Penelitian menunjukkan bahwa metafora dan simbolisme dalam Al-Qur’an 

tidak hanya menyampaikan prinsip fundamental, tetapi juga memperkuat pemahaman konsep 

teologis (Zhang, 2021). Dengan pendekatan linguistik kognitif, kinayah dapat dipahami bukan 

hanya gaya bahasa, melainkan juga sebagai perangkat untuk menjelaskan struktur konseptual 

hukum dalam Al-Qur’an. 

Penelitian menawarkan kebaruan kajian interdisipliner yang menghubungkan konsep 

kinayah dengan CMT dalam menafsirkan makna figuratif-metaforis yang terdapat dalam ayat-ayat 

hukum yang berfungsi secara kognitif. Penelitian difokuskan mengidentifikasi bentuk kinayah 

dalam ayat hukum, menganalisisnya dalam kerangka CMT, dan menelaah dampaknya terhadap 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

410 

penafsiran hukum Islam. Hasilnya diharapkan dapat mengungkap bahwa kinayah berperan 

sebagai mekanisme kognitif yang menyatukan pengalaman konkret manusia dengan struktur 

normatif hukum dalam Islam. Kajian ini dapat membuka paradigma baru dalam studi tafsir dan 

usul fiqih; dari pendekatan tekstual menuju pendekatan konseptual dan kognitif. Hasil penelitian 

dapat memperkaya metodologi penafsiran hukum Islam dengan menambahkan dimensi kognitif 

dalam memahami teks hukum. Selain itu, penelitian ini berpotensi memperluas kajian linguistik 

modern dengan menghadirkan perspektif Islam terhadap teori metafora konseptual. Dengan 

demikian, studi ini relevan bagi studi Al-Qur’an dan pengembangan religious language studies 

secara global. 

 

METODE 

Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis yang berorientasi 

linguistik kognitif. Pendekatan ini digunakan untuk memahami kinayah dalam ayat-ayat Al-Qur’an 

berkonteks hukum dalam Islam. Desain kualitatif memungkinkan ekplorasi mendalam terhadap 

kompleksitas metaforis dalam teks kitab suci; ini ditegaskan oleh Creswell (2012) bahwa penelitian 

kualitatif cocok untuk mengungkap makna yang dikonstruksi sosial dan kultural. Fokus utama 

analisis ialah melakukan pemetaan ayat-ayat hukum yang mengandung makna kinayah melalui 

teori balaghah klasik yang dihubungkan dengan kerangka Conceptual Metaphor Theory (CMT). 

Melalui metode ini, penelitian berupaya menghubungkan teori barat, CMT, dalam memaknai ayat-

ayat Al-Qur’an yang berimplikasi terhadap konteks hukum Islam. 

Korpus utama bersumber dari Mushaf Utsmani Standar sebagai teks Al-Qur’an yang diakui 

secara luas dan dipergunakan oleh umat Islam. Kajian difokuskan pada ayat-ayat hukum yang 

mengandung kinayah. Ayat-ayat hukum ini diklasifikasikan ke dalam empat bidang utama yang 

ditampilkan pada tabel 1 berikut. 

Tabel 1. Klasifikasi Ayat-ayat Hukum dalam Al-Qur’an 

No. Klasifikasi Deskripsi 

1. Fiqh al-ibadah Ayat-ayat yang mengatur ibadah mahdhah, seperti salat, 

puasa, zakat, dan haji 

2. Fiqh al-Mu’amalah Ayat-ayat yang mengandung hukum transaksi ekonomi, 

seperti riba, utang-piutang, dan larangan memakan harta 

dengan cara batil 

3. Fiqh al-Ahwal al-Shakhiyyah Ayat-ayat tentang hukum keluarga, seperti talak dan 

iddah, pernikahan, dan hukum waris 

4. Fiqh al-Jinayah Ayat-ayat yang mengandung hukum pidana, misalnya 

qisas, hukuman bagi pencuri, dan hukuman bagi penzina 



  Kināyah Ayat-ayat Hukum dalam Perspektif Metafora Konseptual (Yusuf Ali Tantowi, et al.) 

411 

Keempat klasifikasi bidang hukum dalam konteks hukum Islam dijadikan acuan karena 

menjadi dasar penetapan norma syariat dalam berbagai bidang kehidupan umat Islam. Pemilihan 

korpus ini ditetapkan karena ayat hukum sering memuat makna kebahasaan yang bersifat normatif 

dan konseptual, termasuk penggunaan kinayah sebagai bentuk retoris yang mengandung makna 

kiasan. Selain teks Al-Qur’an, kami juga menggunakan sumber data sekunder berupa literatur tafsir 

klasik, Tafsir Ibn Katsir dan al-Qurtubi yang dijadikan rujukan untuk memaknai kinayah dalam 

penafsiran Islam.  

Pengumpulan data penelitian dilakukan melalui tiga tahapan, yaitu: 1) identifikasi ayat-ayat 

hukum yang berpotensi mengandung kinayah; 2) proses klasifikasi ayat; 3) seleksi akhir. Pada tahap 

identifikasi ayat-ayat hukum dilakukan dengan membaca Mushaf Utsmani secara tematik dan 

makna leksikal. Pada tahap ini, kami mendapatkan 44 ayat hukum yang mengandung kinayah. 

Tahap berikutnya, tahap klasifikasi ayat yang berfokus pada empat klasifikasi fikih, al-ibadah, al-

mu’amalah, al-ahwal al-shakhiyyah, dan al-jinayah. Pada tahap ini kami membagi 44 ayat ke dalam 

empat klasifikasi yang termuat dalam tabel klasifikasi ayat berikut.  

Tabel 2. Korpus Ayat-ayat Al-Qur’an yang Berimplikasi Hukum Islam 

No. Klasifikasi Ayat Korpus Ayat f 

1 Fiqh al-ibadah Al-Baqarah [2]:43; [2]:196; [2]:197; [2]:267;  

An-Nisa’ [4]:43;  

Al-Mā’idah [5]:6;  

As-Sajdah [32]:16;  

Al-Muddaththir [74]:4 

8 

2 Fiqh al-Mu’amalah Al-Baqarah [2]:218; [2]:282;  

Al-Mā’idah [5]:64;  

At-Tawbah [9]:93;  

Al-Ḥijr [15]:88;  

An-Naḥl [16]:94; 

Al-Isrā’ [17]:24; [17]:29; [17]:37;  

Luqmān [31]:18;  

Al-Aḥzab [33]:15;  

Fāṭir [35]:18; 

Al-Ḥujurāt [49]:12;  

Al-Ḥasyr [59]:14;  

Al-Mumtahanah [60]:12;  

Al-Mā‘ūn [107]:7;  

16 

3 Fiqh al-Ahwal al-

Shakhiyyah 

Al-Baqarah [2]:187; [2]:222; [2]:223; [2]:228; [2]:235; [2]:236; 

[2]:237;  

An-Nisa’ [4]:20; [4]:23; [4]:24; [4]:34;  

An-Nūr [24]:30; [24]:31; 

Al-Aḥzab [33]:49;  

Al-Mujādalah [58]:3; [58]:4;  

16 

4 Fiqh al-Jinayah Al-Baqarah [2]:217;  

‘Ali ‘Imrān [3]:153; 

4 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

412 

No. Klasifikasi Ayat Korpus Ayat f 

Al-Mā’idah [5]:11; [5]:38;  

 

Tahap terakhir, seleksi akhir korpus, dilakukan untuk melakukan filter terhadap ayat-ayat 

yang telah diklasifikasikan untuk memastikan data sesuai dengan kriteria penelitian, di antaranya 

makna kiasan yang jelas, relevan dengan konsteks hukum dalam Islam, dan memiliki konstruk 

konseptual representatif.  

Tahapan pengumpulan data menghasilkan data berupa ayat-ayat yang dijadikan sebagai 

data utama untuk dianalisis dalam kerangka Conceptual Metaphor Theory (CMT) yang 

dipopulerkan Lakoff & Johnson. Proses pengumpulan data ini memastikan bahwa data yang 

digunakan bersifat terpilih, representatif, dan valid secara kebahasaan maupun konseptual. Selain 

itu, tahapan ini juga merupakan upaya memenuhi karakteristik pengumpulan data yang transparan 

dan implikatif. Analisis data dilakukan dalam duas tahapan terintegrasi untuk mengungkap 

mekanisme konseptual dalam ayat-ayat Al-Qur’an berkonteks hukum Islam yang mengandung 

kinayah. Proses analisis menggabungkan analisis balaghah klasik dengan kerangka Conceptual 

Metaphor Theory (CMT) yang divalidasi melalui tafsir klasik, kerangka usul fiqih.  

Tahap pertama ialah analisis linguistik-retoris melalui balaghah klasik yang difokuskan 

pada identifikasi bentuk kinayah dalam korpus yang terpilih. Kemudian, dilakukan analisis untuk 

menentukan hubungan pergeseran makna literal dan makna kiasan. Tahap analisis balaghah klasik 

penting dilakukan untuk memastikan landasan filo`logis dan retoris sebelum dilakukan analisis 

kognitif (linguistik kognitif). 

Tahap kedua merujuk pada CMT Lakoff & Johnson (1980) yang terdiri atas dua domain 

analisis, yaitu domain sumber dan domain target. Domain sumber dijelaskan sebagai pengalaman 

konkret dan domain target berupa konsep hukum abstrak. Proses analisis dilakukan secara 

sistematis untuk mengidentifikasi pola metafora dan struktur semantiknya. Validitas konstruk diuji 

dengan triangulasi sumber, teori, dan peneliti. Triangulasi sumber melalui teks Al-Qur’an, tafsir 

klasik, dan kamus bahasa Arab. Triangulasi teori didasarkan pada teori balaghah klasik, CMT, dan 

usul fiqih. Triangulasi peneliti dilakukan kepada pakar bahasa Arab, pakar fiqih, dan pakar 

linguistik kognitif. Proses ini dilakukan untuk menjaga kualitas hasil kajian dan ketahanan 

konseptual. 

Penelitian ini dilakukan dengan penuh kecermatan dengan penghormatan tinggi terhadap 

sakralitas Al-Qur’an sebagai teks wahyu yang bersumber dari Allah Subhanahu wa ta’ala. Interpretasi 



  Kināyah Ayat-ayat Hukum dalam Perspektif Metafora Konseptual (Yusuf Ali Tantowi, et al.) 

413 

linguistik bukan dimaksudkan untuk menggantikan otoritas tafsir dan fatwa fiqih, melainkan 

menawarkan perspektif komplementer untuk memperkaya pemahaman dalam mengkaji makna Al-

Qur’an. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Korpus Ayat Kinayah 

Berdasarkan 44 ayat kinayah berimplikasi hukum yang ditemukan dalam Al-Qur’an, 

ditetapkan empat ayat yang dianalisis dan mewakili setiap klasifikasi ayat hukum, yaitu al-ibadah, 

al-mu’amalah, al-ahwal al-shakhsiyyah, al-jinayah. Korpus ayat kinayah divisualkan pada tabel 3 

berikut. 

Tabel 3. Korpus Ayat Kinayah 

No 
Surah: 

Ayat 
Teks Arab Transliterasi 

Domain 

Fikih 
Jenis Kinayah 

1 QS 2:43  َكََة لََةَ وَأ توُا الزَّ  wa aqīmū al-ṣalāta wa ātū وَأقَِيموُا الصَّ

al-zakāta 

al-ibadah Kinayah ‘an al-

sifah 

2 QS 

2:282 
 wa lā tas'amū an وَلََ تسَْأمَُوا أَنْ تكَْتُبُوهُ 

taktubūhu 

al-mu’amalah Kinayah ‘an al-

nisbah 

3 QS 

2:187 
 هُنَّ لِبَاسٌ لكَُُْ وَأنَتُُْْ لِبَاسٌ 

 لهَُنَّ 

hunna libāsun lakum wa 

antum libāsun lahunna 

al-ahwal al-

shakhsiyyah 

Kinayah ‘an al-

mawsuf 

4 QS 5:38  ُارقَِة ارِقُ وَالسَّ  وَالسَّ

 فاَقطَْعُوا أيَدِْيََُمَا 

wa al-sāriqu wa al-

sāriqatu fa-qṭa'ū 

aydiyahumā 

al-jinayah Kinayah ‘an al-

nisbah 

      (source: Authors’ analysis) 

Empat ayat kinayah ini mewakili empat klasifikasi ayat. Dalam proses analisis hanya 

ditampilkan lafaz ayat yang mengandung kinayah, bukan keseluruhan ayat untuk dianalisis. Setiap 

lafaz ayat kinayah dianalisis secara berlapis, yaitu balaghah klasik, conceptual metaphor, dan 

analisis hermeneutik yang berimplikasi terhadap hukum Islam. 

 

Analisis Fiqh al-ibadah: Al-Baqarah [2]:43: Menegakkan Salat sebagai Konstruksi Spiritual  

لََةَ  وَأَقِيموُا  كََةَ  وَأ توُا الصَّ الزَّ  

Transliterasi: Wa aqīmū sh-ṣhalāta wa ātū al-zakāta 

Terjemahan: “Dan dirikanlah salat dan tunaikanlah zakat” 

  



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

414 

Ayat 43 memerintahkan tiga kewajiban ibadah yaitu melaksanakan salat, menunaikan zakat, 

dan rukuk beserta orang-orang yang rukuk memuat perintah ibadah utama yang menjadi tiang 

agama. Keistimewaan ayat ini terletak pada penggabungan perintah ritual dan simbolis yang 

memiliki makna metaforis dan retoris yang memperkaya wawasan mengenai konsep beribadah. 

Dalam konsep balaghah, Al-Zamakhsyari menjelaskan bahwa kinayah digunakan untuk 

menyebutkan sesuatu, tetapi bukan dengan lafaz sebenarnya. 

Lafaz aqimu berasal dari kata qāma-yaqūmu yang merupakan kinayah ‘an al-nisbah yang 

signifikan dalam konteks ibadah. Kata aqimu secara leksikal dapat dimaknai sebagai 

“membangun/mendirikan/ menegakkan” sesuatu; al-Jurjani merincinya sebagai menetapkan ibadah 

secara teguh. Al-Rāghib al-Iṣfahānī dalam Mufradāt Alfāẓ al-Qur'ān menjelaskan bahwa pemilihan 

kata iqāmah alih-alih adā' (melaksanakan) atau fa'ala (melakukan) mengandung makna kiasan, yaitu 

pendirian yang stabil, berkesinambungan, dan berfungsi sebagai penopang, tidak hanya rutinitas 

fisik. Kata iqāmah secara literal bermakna menegakkan atau mendirikan sesuatu hingga berdiri 

kokoh, tidak sekadar melakukan aktivitas. Konsep ini menjelaskan bahwa metafora ibadah salat 

ialah bangunan atau struktur pondasi. Dalam Al-Qur’an, kata salat sering dikaitkan dengan 

semantik membangun, misalnya Al-Baqarah (2:3) menggunakan yuqimunash-sholah yang 

diterjemahkan sebagai “menegakkan/mendirikan salat”; ini menegaskan bahwa salat bukan 

sekadar ritual yang dilakukan secara sistematis, melainkan harus ditegakkan sebagai tiang 

penyangga beragama (Abdelhameed, 2019). Perspektif ini diperjelas oleh tafsir al-Tabari yang 

memaknai aqīmū al-ṣalāh sebagai kewajiban membangun salat secara utuh dengan syarat dan 

rukunnya, serta dilaksanakan berkesinambungan dengan menjaga kualitas pelaksanaannya. 

Dihubungkan dengan analisis CMT domain sumber (konstruksi fisik, bangunan) ke domain 

target (ibadah ritual, ibadah pilar agama), berkonsekuensi bahwa menegakkan salat bukan sekadar 

rutinitas, tetapi upaya membangun keimanan dan ketertiban sosial (salat sebagai pilar agama). 

Dengan demikian, konsep ibadah diasosiasikan sebagai sesuatu yang kokoh dan terstruktur 

layaknya pondasi bangunan. Metafora konseptual yang terbentuk dalam ayat ini ialah pemetaan 

antara domain sumber “Konstruksi Bangunan” dengan domain target “Praktik Ibadah”. Lafaz 

iqāmah membentuk sebuah citra “struktur vertikal” sebagai representasi dari proses mendirikan 

bangunan kepada ibadah salat. Pemetaan konseptual “Konstruksi Bangunan” divisualkan pada 

tabel 4 sebagai berikut.   

 



  Kināyah Ayat-ayat Hukum dalam Perspektif Metafora Konseptual (Yusuf Ali Tantowi, et al.) 

415 

Tabel 4. Pemetaan Konseptual Makna Konstruksi Bangunan 

Domain Sumber Metafora Domain Target 

Fondasi bangunan Salat sebagai dasar keimanan Validitas keislaman seseorang 

Tiang penyangga Salat sebagai tiang agama Eksistensi agama dan 

keimanan 

Proses konstruksi Salat sebagai proses ibadah 

yang terstruktur 

Keteraturan ibadah salat 

Pemeliharaan bangunan Salat sebagai amalan yang 

harus dirawat secara konsisten 

Dilakukan istiqamah dan 

khusyuk 

     (Sumber: Data diolah peneliti) 

Metafora ini mengimplikasikan konseptualisasi salat sebagai pencapaian arsitektural 

spiritual dan nilai religiusitas yang harus melalui perencanaan, proses pelaksanaan yang tepat, dan 

memerlukan pemeliharaan berkelanjutan. Berdasar perspektif metafora konseptual, pemindahan 

domain sumber konstruksi fisik/bangunan ke domain target ibadah spiritual membentuk kerangka 

konseptual bahwa salat adalah fondasi dari bangunan keimanan. 

Penggunaan kinayah aqimu ash-sholah berimplikasi terhadap penetapan hukum ibadah salat, 

yaitu: (1) salat sebagai fondasi keislaman, salat merupakan syarat mendasar dari keislaman 

seseorang. Tanpa salat, bangunan agama dianggap rapuh atau bahkan tidak berdiri. Kemudian, 

salat juga menjadi ibadah yang membedakan Islam dengan agama lain. Dijelaskan oleh al-Qurtubi 

dalam tafsirnya bahwa meninggalkan salat tanpa uzur syar’i berarti meruntuhkan struktur agama; 

(2) salat sebagai tiang agama. Kata tiang secara metaforis menunjuk pada konstruksi salat dalam 

menopang agama dan keimanan pemeluk Islam. Al-Shanqiti menjelaskan dalam tafsir Adwa’ al-

Bayan bahwa salat merupakan rukun amal yang paling utama, jika tidak didirikan maka 

keberagamaan seseorang akan rapuh. Ini diperkuat dengan hadist “al-salatu ‘imad al-din” (salat ialah 

tiang agama) yang sering digunakan oleh ahli fikih dalam menekankan pentingnya salat terhadap 

agama; (3) salat sebagai konstruksi spiritual. Sebagaimana proses konstruksi bangunan memerlukan 

tahapan yang presisi dan tertib, begitu pula dengan pelaksanaan salat harus memenuhi syarat sah 

salat, dimulai dari niat, takbir, bacaan al-Qur’an, hingga salam. Ibn ‘Ashur menyatakan bahwa ayat 

ini menuntut umat Islam memiliki pengetahuan dan pemahaman terhadap ritual ibadah sehingga 

bukan sekadar gerakan fisik. Aspek tertib dan kesadaran makna menjadi konsekuensi dari kata 

“menegakkan”; (4) salat sebagai bangunan yang harus dipelihara. Bentuk pemeliharaan salat 

terwujud dalam konsep istiqamah yang dimaknai sebagai keteguhan dan konsistensi 

berkesinambungan dalam menjalankan ibadah. Al-Qurtubi menjelaskan bahwa kekhusyukan dan 

kesinambungan salat merupakan penanda keimanan seseorang. Dengan demikian,  kerangka 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

416 

metafora konseptual dari ayat (al-Baqarah: 43) menegaskan bahwa salat bukan hanya perintah 

ibadah, melainkan juga visi ibadah sebagai struktur spiritual yang kokoh dan jangka panjang.  

 

Analisis Korpus Fiqh al-Mu’amalah: Al-Baqarah [2]:282   

 وَلََ تسَْأمَُوا أَنْ تكَْتبُُوهُ 

Transliterasi: wa lā tas'amū an taktubūhu 

Terjemahan: "Dan janganlah kamu jemu menuliskannya" 

Lafaz wa lā tas'amū an taktubūh merupakan kinayah ‘an al-nisbah yang halus, namun 

memiliki ketegasan. Ibn Katsir dalam tafsirnya mengungkapkan bahwa kata sa'ima-yas'amu 

memiliki arti jemu atau bosan digunakan sebagai kinayah untuk mengilustrasikan sikap 

meremehkan atau mengabaikan pendokumentasian, padahal ini sangat penting untuk keadilan. Al-

Qurtubi menelaah bahwa Al-Qur’an tidak menggunakan perintah langsung “wajib menulis”, tetapi 

memilih kinayah “jangan jemu menulis” untuk memberikan gambaran bahwa dokumentasi 

kontrak atau akad kontrak sering disepelekan padahal sangat urgen sebagai bukti. Di sisi lain, Al-

Razi dalam Mafatih al-Ghayb melihat ini sebagai bentuk kinayah yang mengandung ta’kid bi al-nafyi 

(penekanan melalui negasi), terlihat melalui larangan jemu yang mengimplikasikan perintah untuk 

teliti dan tekun. Pemilihan kinayah ini menjadi cerminan psikologi manusia yang cenderung malas 

atau mengabaikan urusan administratif, padahal dokumentasi akad utang-piutang merupakan 

upaya menjaga hak masing-masing pihak. Secara tidak langsung, kinayah dalam lafaz wa lā tas'amū 

an taktubūhu menjadi dimensi pedagogis yang mengajarkan pada manusia untuk disiplin dan tertib 

dalam administrasi dalam muamalah. 

Analisis CMT merupakan jembatan memahami makna abstrak melalui makna yang lebih 

konkret (Kövecses, 2024). Pada lafaz wa lā tas'amū an taktubūhu yang memiliki terjemahan "Dan 

janganlah kamu jemu menuliskannya" mengaktifkan pemetaan antara domain sumber “Aktivitas 

Menulis” dengan domain target “Kepastian Hukum”. Proses menulis dalam konteks ayat ini 

ditekankan pada pendokumentasian akad yang dapat menjadi landasan hukum bagi orang-orang 

yang terlibat dalam akad tersebut. Pemetaan domain sumber dan domain target pada kinayah QS 

2:282 divisualkan pada tabel 5 berikut. 

 

 



  Kināyah Ayat-ayat Hukum dalam Perspektif Metafora Konseptual (Yusuf Ali Tantowi, et al.) 

417 

Tabel 5. Pemetaan Konseptual Makna Aktivitas Menulis 

Domain Sumber Metafora Domain Target 

Permanensi menulis Menegakkan struktur akad Kesepakatan yang mengikat 

Dapat dibaca ulang Menjaga ingatan atas kontrak Transparansi dan verifikasi 

kontrak 

Tulisan sebagai bukti Bukti hukum  Dokumen sebagai kekuatan 

pembuktian 

Keseriusan dalam menulis Tidak bermudah-mudahan 

dalam menulis 

Profesionalisme transaksi 

(Sumber: Data diolah peneliti) 

Metafora ini bersifat ontologis karena menjadi transformasi konsep abstrak kepastian 

hukum menjadi bentuk konkret berupa dokumen. Dimensi permanensi yang bermakna penjelasan 

yang berkaitan dengan waktu, temporal atau permanen; dalam metafora ini memiliki kedudukan 

yang penting karena menjadi solusi dalam mengatasi keterbatasan daya ingat manusia terkait 

kejadian atau transaksi. Kemudian, frasa negasi dalam “jangan jemu” menggambarkan agar tidak 

terjadi kelalaian dalam aspek hukum. Analisis CMT ini menunjukkan dengan jelas bahwa gaya 

bahasa Al-Qur’an menggunakan menggunakan mekanisme kognitif manusia melalui aktivitas 

konkret sehari-hari, yaitu menulis, untuk menjelaskan konsep abstrak tentang sistem hukum 

kontrak. 

Kinayah ini memiliki implikasi penting dalam hukum muamalah Islam yang berkaitan 

dengan pendokumentasian akad. Pertama, perintah dokumentasi melalui kinayah “jangan jemu” 

menjadi landasan penetapan hukum kitābat al-dayn (penulisan utang) yang menurut jumhur ulama 

berimplikasi sunnah muakkadah dan menurut sebagian Zahiriyyah adalah wajib. Kedua, frasa ini 

menjadi dalil pentingnya mendokumentasikan akad secara komprehensif yang mencakup jumlah, 

waktu, dan seluruh syarat transaksi karena frasa “jangan jemu” mengartikulasikan ketelitian dalam 

menuliskan detail transaksi. Ketiga, kinayah ini menetapkan prinsip legalisasi dalam muamalah 

sebagai tindakan pencegahan terjadinya perselisihan antarpihak. Imam Malik menggunakan ayat 

ini untuk menjelaskan pentingnya dimensi keadilan dalam menulis kontrak. Ini bermakna 

penulisan atau pendokumentasian akad harus disepakati dan dihadiri oleh pihak-pihak yang 

terlibat. Selain itu, prinsip legalisasi juga dapat dijadikan sebagai alat bukti berkekuatan hukum 

apabila terjadi sengketa antarpihak. Keempat, kinayah ini merepresentasi dimensi psikologis agar 

manusia memiliki sikap profesional dalam transaksi bisnis. Dalam konteks hukum saat ini, ayat 

kinayah ini menjadi landasan untuk pengembangan sistem hukum notariat Islam dan digitalisasi 

syariah kontrak yang menekankan prinsip transparansi dan akuntabilitas. 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

418 

Analisis Fiqh al-Ahwal al-Shakhiyyah: Al-Baqarah [2]:187: Metafora Pakaian dalam Relasi 

Pernikahan 

َّهُنَّ  َّكُُْ وَاَنتُُْْ لِبَاسٌ ل  هُنَّ لِبَاسٌ ل

Transliterasi: hunna libāsun lakum wa antum libāsun lahunna 

Terjemahan: “Mereka adalah pakaian bagimu dan kamu adalah pakaian bagi mereka” 

Penggalan ayat Al-Baqarah (2:187) ini memiliki makna kinayah ‘an al-sifah pada lafaz libas 

 yang arti literalnya pakaian. Kata libas ini bukan bermakna pakaian secara literal, tetapi ( لِبَاسٌ )

termasuk dalam makna retoris yang merujuk pada objek fisik untuk menunjukkan adanya 

kedekatan dan sifat relasional atau hubungan. Dalam konteks balaghah, konsep ini disebut sebagai 

istilzam al-ma’na yang merujuk pada sesuatu untuk menunjukkan sifat-sifat yang melekat pada 

objek tersebut. Sifat melekat pada pakaian memiliki beberapa referensi, di antaranya menutupi, 

memperindah, kepemilikan (eksklusif hanya untuk pemakai), dan melekat pada badan. Referensi 

ini diasosiasikan ke dalam hubungan suami-istri yang lekat (intim), saling melindungi, dan saling 

menjaga. Al-Zamakhsharī dalam kitab al-Kashshāf menerangkan bahwa penggunaan lafaz libas 

(pakaian) tidak dimaknai sebagai kain yang menutupi tubuh, melainkan kinayah yang 

mengandung tiga dimensi makna, di antaranya: 1) al-sitr yaitu penutup dan pelindung aib, 

layaknya pakaian yang menutupi aurat; 2) al-sakinah atau ketenangan jiwa yang merujuk pada 

kehangatan yang diberikan pakaian kepada pemakainya; dan 3) al-iltisaq yang menunjukkan 

kedekatan fisik dan emosional, seperti pakaian yang melekat pada tubuh. Lebih lanjut, al-Qurtubi 

menambahkan bahwa kinayah ini dipilih karena mengandung makna al-haya’ (rasa malu) yang 

dijaga Al-Qur’an ketika membicarakan hubungan intim suami-istri. Referensi ini menunjukkan 

dengan jelas bahwa teks Al-Qur’an memanfaatkan beberapa retoris sekaligus: (1) mencegah diskusi 

yang vulgar seksual dengan menggunakan metafora; (2) menegaskan dimensi relasi keluarga 

sebagai pelindung dan penutup aib; (3) menyampaikan “hubungan” sebagai sesuatu yang natural 

dan esensial bagi manusia yang diatur secara syar’i.  

Makna lafaz libas (pakaian) dari perspektif Conceptual Metaphor Theory (CMT) dikaji 

dalam identifikasi domain, yaitu domain sumber dan domain target (lihat tabel 6).  

Domain sumber: Pakaian 

Domain target: Relasi pernikahan 

 



  Kināyah Ayat-ayat Hukum dalam Perspektif Metafora Konseptual (Yusuf Ali Tantowi, et al.) 

419 

Domain sumber memberikan gambaran mekanisme kognitif manusia dalam memaknai 

bentuk atau wujud secara konkret. Mekanisme konkret ini menjadi penghubung dalam memahami 

domain target dengan memproyeksikan kerangka kerja sensorik ke ranah normatif (Al-Sowaidi et 

al., 2021). Pemetaan domain sumber dan domain target divisualkan pada tabel 6 berikut. 

Tabel 6. Pemetaan Konseptual Makna Pakaian 

Domain Sumber Metafora Domain Target 

Melekat/menempel pada tubuh Kedekatan fisik dan emosional Keintiman fisik (seksual) 

Menutupi Sifat protektif dan penutup 

aib/kekurangan 

Saling menutupi kekurangan; 

privasi keluarga 

Melindungi dan memberi 

kehangatan 

Berfungsi sebagai pelindung Suami-istri sebagai pelindung 

satu sama lain; memberi 

kenyamanan 

Memperindah, menambah 

percaya diri 

Fungsi kebanggaan dan 

estetika 

Hubungan sebagai pemberi 

identitas dan kehormatan 

Dapat dipakai-dilepas Ketetapan kondisi dan batas 

pemakaian 

Aturan menggauli (konteks 

puasa ramadan: waktu halal 

dan haram) 

Bersifat kepemilikan untuk 

pemakai 

Nilai eksklusivitas Hubungan sah/legal (mahram) 

      Sumber: Data dioleh peneliti 

Pemetaan konseptual pada tabel 6 dapat dipahami bahwa bahasa yang digunakan dalam Al-

Qur’an tidak hanya bermakna literal, tetapi juga memiliki makna retoris yang mengasosiasikan 

makna berbeda dari kosakata yang difirmankan. Makna retoris lafaz libas (pakaian) digunakan 

untuk menjelaskan ungkapan hubungan suami-istri; ini menunjukkan keindahan bahasa dalam Al-

Qur’an untuk menjelaskan konsep seksual secara santun dan tidak vulgar. Selain itu, analisis CMT 

terhadap lafaz libas (pakaian) memberikan gambaran umum metafora ini tahan terhadap perubahan 

budaya karena kepemilikan pakaian dan memakai pakaian bersifat universal dan transkultural 

sehingga transmisi relasi suami-istri dapat dipahami secara global. Pemetaan ini mengungkap 

bahwa referensi bahasa dapat merepresentasi realitas makna konseptual yang dapat dipahami oleh 

manusia melalui proses kognitif (Khan & Ali, 2020; Kövecses, 2020).  

Analisis CMT terhadap ayat Al-Baqarah (2:187) menghubungkan pengalaman konkret 

manusia (memiliki pakaian) dengan relasi suami-istri. Berdasar hasil pemetaan “pasangan adalah 

pakaian”, bahasa Al-Qur’an membangun pemahaman kognitif yang mendalam tentang hubungan 

suami-istri ialah relasi yang intim, saling melindungi, saling melengkapi, dan menjadi sebuah 

identitas mutual. Ayat ini tidak hanya menyampaikan hukum kehalalan berhubungan suami-istri 

pada waktu malam di bulan Ramadan, melainkan juga merepresentasi pandangan Islam tentang 

keluarga. Dengan demikian, analisis CMT menegaskan bahwa kinayah pakaian bukan sekadar 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

420 

keindahan retoris, melainkan komponen dalam transmisi hukum keluarga sehingga menjadi lebih 

mudah dipahami dan diinternalisasi oleh umat Islam.  

Penggunaan kinayah libas berimplikasi terhadap penetapan hukum fikih keluarga islami. 

Pertama, metafora ini menjadi landasan untuk menutupi aib pasangan (sitr al-‘uyub) yang dalam 

fikih dikategorikan sebagai kewajiban moral suami-istri. Kedua, kinayah ini menegaskan hak dan 

kewajiban pergaulan yang baik (al-mu'āsharah bi al-ma'rūf) antara suami-istri agar memberikan 

ketenangan jiwa. Ketiga, dalam konteks ayat yang membahas halalnya berhubungan suami-istri di 

malam Ramadan, kinayah ini menjadi dalil rukhṣah fī laylat al-ṣiyām yang menjelaskan bahwa 

kebutuhan biologis sebagai bagian dari kehidupan pernikahan. Keempat, struktur ayat menjadi 

dalil kesetaraan hak dan kewajiban suami-istri dalam memenuhi aspek perlindungan dan 

pemenuhan kebutuhan.  

 

Analisis Korpus Fiqh al-Jinayah: Al-Mā’idah [5]:38  

ارِقةَُ  فاَقْطَعُوْْٓا اَيدِْيََمَُا ارِقُ  وَالسَّ   وَالسَّ

Transliterasi: Was-sāariqu was-sāariqotu faqṭho'ū aydiyahumā 

Terjemahan: Laki-laki maupun perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya”  

Potongan QS Al-Ma’idah ayat 38 menjelaskan tentang bentuk hukuman yang diberikan 

kepada para pencuri agar memiliki efek jera dan menjadi simbol ketegasan hukuman dalam Islam. 

Secara literal dijelaskan bahwa para pencuri harus dihukum dengan memotong tangan mereka. 

Akan tetapi, ayat ini memiliki makna kinayah yang kompleks. Lafaz faqṭho'ū aydiyahumā merupakan 

kinayah ‘an al-mawsuf yang komplek dalam sistem balaghah. Al-Jassas menjelaskan dalam Ahkam 

Al-Qur’an bahwa kata yad (tangan) dalam ayat ini tidak hanya mereferensi bagian anggota tubuh 

seseorang, tetapi juga kinayah untuk al-qudrah 'alā al-fi'l (kemampuan melakukan tindakan). 

Ditegaskan oleh Fakhr al-Razi dalam Mafatih al-Ghayb menjelaskan bahwa tangan dipilih sebagai 

objek kinayah karena merupakan ālat al-baṭsh wa al-tanāwul (instrumen untuk mengambil dan 

bertindak). Al-Qurtubi menambahkan dimensi filosofis tangan yang memiliki simbol al-quwwah al-

'āmilah (kekuatan yang bekerja) dalam diri manusia. Lafaz yad (tangan) dalam kajian Al-Qur’an 

sering dipakai secara metaforis terkait kekuasaan atau kontrol. Dalam konteks ayat, yad (tangan) 

tidak hanya bermakna anatomi, tetapi juga melambangkan kekuatan dan sarana untuk berbuat 

(curang). 

 



  Kināyah Ayat-ayat Hukum dalam Perspektif Metafora Konseptual (Yusuf Ali Tantowi, et al.) 

421 

Di sisi lain, perintah potong tangan merupakan metaforis untuk menghentikan 

kecenderungan berbuat kriminal. Bentuk imperatif faqtho’u (potonglah) dengan prefiks fa- memiliki 

hubungan syarat, jika mereka mencuri maka potong tangan. Ibn Katsir mencatat bahwa memotong 

tangan pencuri merupakan hukuman sebab karena mengambil harta milik orang lain dengan 

tangan mereka. Penggunaan bentuk tathniyah (dual) pada lafaz aydiyahuma (tangan keduanya) 

dijelaskan oleh al-Zamakhshari sebagai bentuk penekanan, bukan bermakna literal dua tangan. Al-

Jassas menegaskan bahwa lafaz aydiyahuma sebenarnya merujuk pada satu tangan kanan dari 

masing-masing pelaku. Secara umum, ayat ini memberikan kejelasan pesan dan efek yang 

menimbulkan kesan agar jangan melakukan tindakan pencurian/kejahatan. 

Dari sudut pandang conceptual metaphor theory, kinayah kata ‘tangan’ berperan sebagai 

domain sumber yang memetaforakan kekuasaan atau kemampuan. Sedangkan, domain target yang 

didapat ialah ‘kapabilitas kriminal’. Domain ini aktif berdasarkan penjelasan konsep balaghah 

tentang makna yad (tangan) yang secara metaforis diasosiasikan sebagai kekuasaan atau kekuatan 

untuk mencuri. Seperti yang disampaikan Ibn Katsir secara eksplisit bahwa tangan adalah alat yang 

digunakan untuk mencuri (Katsir, 1373 M.). Selain itu, ditemukan kajian linguistik kognitif yang 

membahas lafaz yad dalam Al-Qur’an yang sering digunakan untuk memetaforakan konsep 

kekuasaan, penguasaan, atau kepemilikan (Asadi & Yousefi, 2024). Kemudian, tindakan ‘memotong 

tangan’ dimetaforakan sebagai penghilangan atau penghapusan potensi berbuat kriminal. Secara 

konseptual, memotong bagian anggota tubuh direpresentasikan sebagai tindakan memutus atau 

meniadakan keberdayaan pelaku. Penjelasan dari Ibn Katsir mendukung konsep ini karena 

memotong tangan disebut pantas karena memotong ‘alat/sarana’ untuk mencuri. Dengan demikian, 

memotong tangan menunjukkan retoris penghapusan potensi berbuat kriminal. Pemetaan 

konseptual makna tangan ditampilkan pada tabel 6 berikut. 

Tabel 6. Pemetaan Konseptual Makna Tangan 

Domain Sumber Metafora Domain Target 

Tangan Kekuatan atau kekuasaan Kemampuan atau potensi 

untuk melakukan kejahatan 

Potong tangan Mengeliminasi sarana 

kekuatan 

Penghapusan potensi berbuat 

kejahatan 

     Sumber: Data dioleh peneliti 

Pada perspektif fikih, kinayah ayat ini menegaskan ranah hukum hadd al-sariqah (hukuman 

potong tangan) dengan syarat-syarat tertentu. Tafsir klasik, Ibn Katsir menjelaskan bahwa 

pencurian (sariqah) harus memenuhi syarat syar’i, di antaranya barang curian harus mencapai nisab 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

422 

(minimal seperempat dinar) dan dicuri/diambil secara sembunyi dari tempat penyimpanan harta 

yang aman (harz) pemiliknya (Katsir, 1373 M.). Al Qurtubi bahkan menegaskan bahwa ketentuan 

dalam ayat ini berlaku secara khusus (muqayyad), bukan umum tanpa syarat (Qurtubi, n.d.). 

Selanjutnya, ulama sepakat bahwa pemotongan tangan hanya berlaku apabila barang diambil dari 

tempat terjaga (harz) (Qurtubi, n.d.). Apabila hasil curian di bawah ambang tersebut atau di luar 

harz makan diberlakukan hukuman tebusan (diyah atau ta’zir). Dengan demikian, redaksi ayat 

kinayah ini menggarisbawahi keadilan syariat dengan menjadikan ‘tangan’ sebagai perumpamaan 

kekuatan si pencuri yang dihilangkan. Bila diamati pada ayat selanjutnya, QS 5:39 yang 

mempersilakan melakukan tobat, ini menegaskan bahwa hukum hadd mengandung unsur rahmat 

bagi penyesal yang melakukan kriminal. Inti dari ayat kinayah Was-sāariqu was-sāariqotu faqṭho'ū 

aydiyahumā ialah menghukum sarana kejahatan sebagai contoh peringatan sehingga memberikan 

efek jera, artinya diharapkan tidak ada yang melakukan tindakan kriminal pencurian (Katsir, n.d.). 

Pembahasan 

Hasil penelitian ini mengungkap bahwa kināyah dalam ayat-ayat Al-Qur’an yang 

berimplikasi hukum berfungsi sebagai mekanisme kognitif yang menjembatani pengalaman 

konkret manusia dengan norma-norma hukum Islam. Analisis terhadap empat ayat representatif 

dari klasifikasi fikih ‘ibādah, mu‘āmalah, aḥwāl shakhṣiyyah, dan jināyah menunjukkan adanya pola 

konsisten dalam penggunaan kināyah sebagai perangkat retoris yang memiliki dimensi konseptual. 

Temuan ini menegaskan bahwa kināyah tidak sekadar berfungsi sebagai ornamen bahasa atau gaya 

retoris, melainkan sebagai instrumen epistemologis yang membentuk pemahaman kognitif umat 

Islam terhadap struktur hukum syariat (Abdelhameed, 2019; Alajmi, 2019; Al-zair, 2024). 

Temuan analisis QS. al-Baqarah [2]:43 tentang perintah menegakkan salat menunjukkan 

bahwa metafora konseptual konstruksi bangunan (iqāmah) membentuk kerangka konseptual yang 

menjadikan salat sebagai tiang agama. Pemetaan domain sumber “konstruksi bangunan” ke domain 

target “praktik ibadah” menegaskan bahwa salat dikonseptualisasikan sebagai struktur vertikal 

yang menopang keseluruhan bangunan keimanan. Dalam tradisi tafsir, al-Ṭabarī dan al-Qurṭubī 

telah menafsirkan lafaz aqīmū al-ṣalāh sebagai perintah penyempurnaan syarat, rukun, dan 

kesinambungan pelaksanaan salat. Penelitian ini mengintegrasikan pandangan mufassir tersebut ke 

dalam kerangka Conceptual Metaphor Theory (CMT), sehingga memberikan penjelasan kognitif 

tentang bagaimana pengalaman fisik “mendirikan” menjadi dasar konseptual pemahaman ibadah 

(Lakoff & Johnson, 1980; Kövecses, 2020). Temuan ini memperkuat argumen bahwa metafora dalam 



  Kināyah Ayat-ayat Hukum dalam Perspektif Metafora Konseptual (Yusuf Ali Tantowi, et al.) 

423 

Al-Qur’an merepresentasikan konstruksi kognitif spiritual yang membentuk kesadaran keagamaan 

umat Islam (Suri & Tanjung, 2025; Sardaraz et al., 2022). 

Analisis QS. al-Baqarah [2]:282 terkait dokumentasi akad melalui kināyah wa lā tas’amū an 

taktubūhu menunjukkan bahwa metafora konseptual aktivitas menulis berfungsi mengubah konsep 

abstrak kepastian hukum menjadi objek konkret berupa dokumen tertulis. Dalam perspektif 

linguistik kognitif, pemetaan ini bersifat ontologis karena menjadikan prinsip hukum yang abstrak 

dapat dipahami melalui pengalaman keseharian manusia (Kövecses, 2020; Eldin, 2015). Temuan ini 

sejalan dengan studi Al Zahrawi et al. (2024) yang menunjukkan bahwa retorika Arab memiliki 

kecenderungan menggunakan objek material untuk merepresentasikan konsep abstrak dalam 

berbagai konteks wacana. Dengan demikian, kināyah dalam ayat ini berfungsi sebagai sarana 

pedagogis yang memperkuat prinsip keadilan, transparansi, dan akuntabilitas dalam mu‘āmalah 

(Charteris-Black, 2018; Chukhanov & Kairbekov, 2024). 

Ibn Katsīr dan Fakhr al-Dīn al-Rāzī dalam tafsirnya menegaskan bahwa larangan “jemu” 

dalam penulisan akad mengindikasikan urgensi dokumentasi hukum, meskipun dimensi 

kognitifnya belum dielaborasi secara eksplisit. Penelitian ini melengkapi kekosongan tersebut 

dengan menunjukkan bahwa frasa negasi “jangan jemu” mengandung dimensi pedagogis yang 

mengantisipasi kecenderungan psikologis manusia untuk mengabaikan urusan administratif. 

Analisis CMT menegaskan bahwa permanensi tulisan dipetakan terhadap keberlangsungan 

kesepakatan hukum, sehingga dokumen tertulis berfungsi sebagai memori eksternal yang 

melampaui keterbatasan daya ingat manusia (Lakoff & Johnson, 1980; Kövecses, 2024). Temuan ini 

memperluas kajian metafora kritis dalam teks keagamaan yang menempatkan metafora tidak hanya 

sebagai alat deskriptif, tetapi juga sebagai instrumen normatif (Charteris-Black, 2018; Patterson, 

2022). 

Kināyah pada lafaz libās dalam QS. al-Baqarah [2]:187 merepresentasikan metafora pakaian 

yang berelasi dengan pernikahan. Bahasa retoris pada ayat ini menunjukkan pemetaan konseptual 

yang kompleks, melibatkan atribut pakaian seperti menutupi, melindungi, memperindah, dan 

melekat, yang diproyeksikan ke dalam relasi suami-istri. Al-Zamakhsharī dan al-Qurṭubī telah 

mengidentifikasi dimensi makna libās sebagai penutup aib (al-sitr), ketenangan (al-sakīnah), dan 

kedekatan (al-iltisāq). Penelitian ini menunjukkan bahwa dimensi-dimensi tersebut merupakan hasil 

dari pemetaan konseptual sistematis antara pengalaman tubuh manusia dan norma keluarga Islam. 

Temuan ini sejalan dengan kajian metafora relasional dalam Al-Qur’an yang menekankan fungsi 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

424 

metafora dalam membentuk kesadaran sosial dan spiritual (Shamsudin & Aladdin, 2024; Khan & 

Ali, 2020). Lebih jauh, sifat universal pengalaman berpakaian menjadikan metafora ini bersifat 

transkultural, sebagaimana ditegaskan dalam extended conceptual metaphor theory bahwa metafora 

berbasis pengalaman tubuh cenderung bersifat universal lintas budaya (Kövecses, 2020; Al-Sowaidi 

et al., 2021). 

Kināyah lafaz yad (tangan) dalam QS. al-Mā’idah [5]:38 merepresentasikan metafora 

kekuasaan dan kemampuan bertindak yang berimplikasi pada konsep hukuman pidana. Fakhr al-

Dīn al-Rāzī dan al-Jaṣṣāṣ menegaskan bahwa tangan dalam ayat ini tidak sekadar bermakna 

anatomis, tetapi melambangkan sarana kekuatan dan potensi tindakan kriminal. Penelitian ini 

memperkuat pandangan tersebut dengan menunjukkan pemetaan konseptual yang jelas: tangan 

sebagai domain sumber diproyeksikan ke domain target berupa kapabilitas kriminal, sementara 

pemotongan tangan dimetaforakan sebagai eliminasi potensi kejahatan. Temuan ini sejalan dengan 

kajian linguistik kognitif tentang lafaz yad dalam Al-Qur’an yang sering merepresentasikan konsep 

kekuasaan dan kontrol (Asadi & Yousefi, 2024). Selain itu, hasil ini beresonansi dengan penelitian 

Amini dan Fattahizadeh (2023) yang menunjukkan bahwa tindakan fisik dalam Al-Qur’an kerap 

digunakan untuk merepresentasikan kondisi abstrak, sehingga memudahkan internalisasi pesan 

normatif oleh pembaca. 

Secara keseluruhan, dialog antara temuan penelitian ini dan penelitian terdahulu 

menegaskan bahwa kināyah dalam ayat-ayat hukum Al-Qur’an berfungsi sebagai mekanisme 

konseptual yang sistematis, bukan sekadar retoris. Penelitian ini mengafirmasi keselarasan 

epistemologis antara tradisi balāghah klasik dan teori metafora konseptual modern, serta 

memperluas cakupan kajian metafora Al-Qur’an dari ranah moral dan eskatologis menuju ranah 

hukum Islam. Dengan demikian, penelitian ini berkontribusi dalam memperkaya metodologi studi 

Al-Qur’an, tafsir, dan usul fikih melalui pendekatan linguistik kognitif yang dialogis dan 

interdisipliner. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa kināyah dalam ayat-ayat hukum Al-Qur’an berfungsi 

sebagai mekanisme kognitif yang sistematis dalam menjembatani pengalaman konkret manusia 

dengan norma hukum Islam yang abstrak dan preskriptif. Integrasi balāghah klasik dengan 

Conceptual Metaphor Theory (CMT) berhasil menunjukkan bahwa kināyah bukan sekadar perangkat 



  Kināyah Ayat-ayat Hukum dalam Perspektif Metafora Konseptual (Yusuf Ali Tantowi, et al.) 

425 

retoris-estetis, melainkan instrumen epistemologis yang membentuk pemahaman konseptual umat 

terhadap hukum syariat. Kekuatan utama penelitian ini terletak pada kebaruan teoretis dan 

metodologisnya, yakni keberhasilan mendemonstrasikan keselarasan epistemologis antara tradisi 

retorika Arab klasik sebagaimana dirumuskan al-Jurjānī dan al-Sakkākī—dengan linguistik kognitif 

kontemporer, sehingga memperluas horizon studi tafsir dan usul fikih tanpa menanggalkan otoritas 

keilmuan Islam. Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan pada cakupan korpus yang 

masih terbatas pada empat ayat kināyah representatif serta belum mengkaji secara komparatif 

variasi penafsiran kināyah antarmazhab fikih. Keterbatasan ini membuka ruang rekomendasi bagi 

penelitian selanjutnya untuk memperluas korpus ayat hukum, menelusuri jaringan metafora 

konseptual yang lebih kompleks, serta mengombinasikan analisis linguistik kognitif dengan studi 

perbandingan mazhab. Dengan demikian, riset lanjutan diharapkan mampu memperkaya 

pemahaman tentang peran kināyah dalam konstruksi hukum Islam sekaligus memperkuat dialog 

interdisipliner antara balāghah, tafsir, fikih, dan linguistik kognitif modern. 

 
 
REFERENSI 
 
Abdelhameed, M. A. (2019). Conceptual Metaphors in the Holy Qur’an: A Cognitive Linguistic 

Approach. Journal of Language and Religious Studies, 4(2), 1–24. 

Abdul-Raof, H. (2006). Arabic rhetoric: A pragmatic analysis. London: Routledge. 

Alajmi, M. (2019). A Cognitive Study of Metaphors in the Glorious Qur’an: From a Linguistic to a 

Conceptual Approach. AWEJ for Translation & Literary Studies, 3(2), 114–121. 

Alhusban, A. M., & Alkhawaldah, M. (2018). Meaning Construction of Selected Qur’anic Metaphors. 

International Journal of Linguistics, 10(6), 134–149. https://doi.org/10.5296/ijl.v10i6.13827 

Al-Jaṣṣāṣ, A. A. (1994). Aḥkām al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Jurjānī, ‘Abd al-Qāhir. (1954). Dalā’il al-I‘jāz fī ‘Ilm al-Ma‘ānī. Cairo: Maktabat al-Khānjī. 

Al-Qazwīnī, Jalāl al-Dīn Muḥammad. (2000). Al-Īḍāḥ fī ‘Ulūm al-Balāghah. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad. (2006). Al-Jāmi‘ li-Aḥkām al-Qur’ān. Beirut: Mu’assasat al-

Risālah. 

Al-Rāghib al-Iṣfahānī. (2009). Mufradāt Alfāẓ al-Qur’ān. Damascus: Dār al-Qalam. 

Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. (1981). Mafātīḥ al-Ghayb (al-Tafsīr al-Kabīr). Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Sakkākī, Yūsuf Ibn Abī Bakr. (2000). Miftāḥ al-‘Ulūm. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Shanqīṭī, Muḥammad al-Amīn. (1995). Aḍwā’ al-Bayān Fī īḍāḥ al-Qur’ān bi al-Qur’ān. Beirut: Dār 

al-Fikr. 

Al-Sowaidi, B., Mohammed, T., & Banda, F. (2021). Translating Conceptual Qur’anic Metaphor: A 

Cogno-Translational Approach. Academic Journal of Interdisciplinary Studies, 10(1), 161–173. 

https://doi.org/10.36941/ajis-2021-0014 

Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. (2001). Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl āy al-Qur’ān. Beirut: Mu’assasat 

al-Risālah. 

Al-Zamakhsharī, Maḥmūd ibn ‘Umar. (1998). Al-Kashshāf ‘an Haqā’iq al-Tanzīl. Riyadh: Maktabat 

https://doi.org/10.5296/ijl.v10i6.13827
https://doi.org/10.36941/ajis-2021-0014


Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

426 

al-‘Ubaykān. 

Al-Zahrawi, R. T., Syed Abdullah, S. N., Brahimi, T., Abdullah, M. A. R., & Mustapha, N. F. (2024). 

Bibliometric Analysis of Arabic Rhetoric in the Translation and Transcreation of Literary Texts. 

Cogent Arts & Humanities, 11(1). https://doi.org/10.1080/23311983.2024.2428483 

Al-zair, Z. S. (2024). Conceptual Metaphors in the Holy Qur’an: Systemic Function in Focus. Manar 

Elsharq Journal for Literature and Language Studies, 2(1), 16–24. 

Amini, F., & Fattahizadeh, F. (2023). The Cultural Impact on Metaphorical Discourse of the Holy 

Qur’an: The Case of the Day of Judgment. Religious Inquiries, 12(2), 125–144. 

https://doi.org/10.22034/ri.2023.327229.1578 

Andri Nirwana, A. N., Mahmudulhassan, Ali, M., Muthoifin, Waston, & Senathirajah, A. R. B. S. 

(2024). The Intersection of Qur’anic Studies and Modern Technology: A Bibliometric Analysis. 

Qubahan Academic Journal, 4(4), 178–190. 

Asadi, Z., & Yousefi, M. R. (2024). Examining the Conceptual Metaphor of Yad in the Holy Qur’an. 

the Islamic University College Journal, 1–20. 

Asʾad, M., Muslim, A. B., & Bin-Hady, W. R. A. (2021). Qur’anic Figurative Language or Developing 

Higher-Order Thinking Skills. Al-Bayan: Journal of Qur’an and Hadith Studies, 19(2), 173–199. 

Charteris-Black, J. (2018). Analysing Political Speeches: Rhetoric, Discourse and Metaphor. London: 

Palgrave Macmillan. 

Chukhanov, S., & Kairbekov, N. (2024). The Importance of a Semantic Approach in Understanding 

the Qur’an and Sunnah. Pharos Journal of Theology, 105(3), 1–11. 

Creswell, J. W. (2012). Educational Research: Planning, Conducting, and Evaluating Quantitative 

and Qualitative Research. Boston: Pearson. 

Eldin, A. A. T. S. (2015). A Cognitive Metaphorical Analysis of Selected Verses in the Glorious 

Qur’an. International Journal of Applied Linguistics & English Literature, 4(2), 1–6. 

https://doi.org/10.7575/aiac.ijalel.v.4n.2p.193 

Ferdinal, F., Oktavianus, O., & Zahid, I. (2023). Exploring Islamic Values Through Metaphorical 

Expressions. Afkar, 25(2), 421–458. 

Hammadi, S. S. (2023). Conceptual and Metaphorical Meanings in Qur’anic Legal Discourse. Arab 

Journal of Linguistics, 6(2), 55–72. 

Ibn ‘Āshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. (1984). Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Tunis: Dār al-Tūnisiyyah. 

Ibn Katsīr, Ismā‘īl ibn ‘Umar. (1954). Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Cairo: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Ibn Manẓūr. (1990). Lisān al-‘Arab. Beirut: Dār Ṣādir. 

Ibn Qutaybah. (1999). Ta’wīl Mushkil al-Qur’ān. Cairo: Dār al-Turāth. 

Jumaah, R. T., Md Rashid, S., Abdul Jabar, M. A., & Ali, A. M. (2020). A Cognitive Semantic Analysis 

of the Arabic Verb of Visual Perception Ra’ā. SAGE Open, 10(3). 

https://doi.org/10.1177/2158244020949525 

Khan, S., & Ali, R. (2020). Argument is a War Metaphor in the Qur’an. Journal of Islamic Thought 

and Civilization, 10(1), 1–21. 

Kövecses, Z. (2010). Metaphor: A Practical Introduction. Oxford: Oxford University Press. 

Kövecses, Z. (2020). Extended Conceptual Metaphor Theory. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Kövecses, Z. (2024). Metaphor in Culture: Universality and Variation (2nd ed.). Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Lakoff, G. (1993). The Contemporary Theory of Metaphor. In a. Ortony (Ed.), Metaphor and Thought 

(pp. 202–251). Cambridge: Cambridge University Press. 

Lakoff, G., & Johnson, M. (1980). Metaphors We Live By—Chicago: University of Chicago Press. 

Patterson, K. J. (2022). Under the Shadow of Swords: The Rhetoric of Jihad. Pragmatics and Society, 

https://doi.org/10.1080/23311983.2024.2428483
https://doi.org/10.22034/ri.2023.327229.1578
https://doi.org/10.7575/aiac.ijalel.v.4n.2p.193
https://doi.org/10.1177/2158244020949525


  Kināyah Ayat-ayat Hukum dalam Perspektif Metafora Konseptual (Yusuf Ali Tantowi, et al.) 

427 

13(3), 477–500. 

Sardaraz, K., Rashid, R. A., & Nusrat, A. (2022). Conceptual Metaphor of the Preposition ‘alā in the 

Qur’an. Frontiers in Psychology, 13, 1–12. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.788582 

Sayyid Quṭb. (2003). Fī Zilāl al-Qur’ān. Cairo: Dār al-Shurūq. 

Shamsudin, N. A., & Aladdin, A. (2024). Love (Hubb) as a Spiritual–Cognitive Construct in the 

Qur’an. Journal of Language Studies, 24, 58–78. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsīr al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati. 

Suri, N., & Tanjung, H. (2025). Integrating Conceptual Metaphor Theory and Relevance Theory in 

Qur’anic Symbols. Pharos Journal of Theology, 106(1). 

Zhang, X. (2021). Development and Critiques of Conceptual Metaphor Theory. Theory and Practice 

in Language Studies, 11(11), 1487–1491. 

 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.788582

