
Volume 7 Number 1 (2026) 

January-June 2026 

Page: 1-17 

E-ISSN: 2722-6794 

P-ISSN: 2722-6786 

DOI: 10.37680/aphorisme.v7i1.8981 
 

 

 Published by Institut Agama Islam Sunan Giri (INSURI) Ponorogo; Indonesia 

Accredited Sinta 3 

DIALOG PROFETIK NABI MUSA DAN ALLAH DALAM AL-QUR’AN 

PERSPEKTIF TEORI RELEVANSI 

 
Azmi Abdul Muiz Aminullah1, Mohamad Zaka Al Farisi 2 

 12Universitas Pendidikan Indonesia 

Correspondence E-mail; azmiabdulmuiza@upi.edu 

          

 

Submitted: 04/08/2025 Revised: 09/09/2025 Accepted: 04/11/2025 Published: 25/01/2026 
 

Abstract 

 

 

 

 

This study aims to analyze the implicit meaning in the Qur'anic dialogue using the 

Relevance Theory proposed by Sperber and Wilson, specifically implicature, 

inference processes, cognitive effects, and processing effort. The research method 

used is qualitative, with a library research approach. The research data consist of 

dialogic utterances in Surah Ṭāhā, verses 17–28. The data source in this study is the 

text of the Qur'an, specifically Surah Ṭāhā verses 17–28. Data collection is carried 

out through a literature review, identifying, recording, and classifying the dialogic 

utterances under analysis. Data analysis is carried out using content analysis 

techniques. The results of the study show that these utterances function as 

communicative stimuli that direct interlocutors to the most relevant interpretation 

through context. These utterances produce significant cognitive effects with 

relatively minimal processing effort. 

Keywords Implicature; Implicit Meaning; Qur'anic Dialogue; Relevance Theory. 
  

 

© 2026 by the authors. Submitted for open access publication under the terms and 

conditions of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International 
License (CC BY NC) license (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/). 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

mailto:azmiabdulmuiza@upi.edu
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

2 

PENDAHULUAN 

Salah satu bagian Al-Qur’an yang menarik untuk dikaji secara pragmatik adalah dialog 

antara nabi dengan Allah. Bagian ini memuat komunikasi langsung yang menggambarkan proses 

penguatan spiritual dan penugasan kenabian (Ridho & Hariyadi, 2021). Dialog tersebut sarat 

dengan nilai teologis dan retoris, mengandung makna-makna implisit yang dapat ditelusuri melalui 

kajian pragmatik (Arifin & Fatawi, 2021). Pemahaman terhadap dialog ini tidak cukup dilakukan 

dengan membaca teks secara literal, tetapi juga perlu mempertimbangkan siapa yang berbicara, 

siapa yang menjadi pendengar, konteks situasi ketika wahyu disampaikan, serta fungsi ilahi di balik 

setiap ujaran (Susiani, 2023). Dalam hal ini, penafsiran terhadap dialog profetik memerlukan 

pendekatan yang menekankan aspek komunikasi dan relevansi makna, bukan hanya struktur 

semantik dan historisnya (Sari & Fardah, 2021)  

Kajian tafsir klasik selama ini telah berkembang dengan menyoroti aspek literal, historis, dan 

tematik. Namun, pendekatan linguistik terhadap teks dialogis Al-Qur’an masih relatif jarang 

dilakukan, terutama untuk mengungkap makna implisit (inferensi) dari dialog yang mengandung 

petunjuk dan perintah kenabian seperti dalam Surah Ṭāhā (Chasuna, 2025). Padahal, pemahaman 

terhadap teks wahyu menuntut keterlibatan proses kognitif yang tidak hanya bertumpu pada 

makna leksikal, tetapi juga pada verifikasi makna melalui konteks dan tujuan komunikasi. Dalam 

hal ini, kajian Al-Qur’an kontemporer menunjukkan bahwa proses penafsiran yang berorientasi 

pada kebenaran dan relevansi makna mensyaratkan adanya penalaran kontekstual dan evaluasi 

kognitif terhadap pesan ilahi (Nurbayan dkk, 2024). Oleh karena itu, untuk memahami komunikasi 

wahyu secara lebih mendalam, diperlukan teori yang menekankan aspek konteks, tujuan 

komunikasi, serta efek kognitif yang dihasilkan dari proses penafsiran teks (Goodman, Frank, 2016). 

Dalam kajian pragmatik, implikatur erat kaitannya dengan maksud penutur yang 

diwujudkan melalui bahasa (Rahardi, 2019). Sementara itu, Teori Relevansi (TR) yang dikemukakan 

oleh Sperber dan Wilson (1986) menekankan bahwa suatu ujaran dianggap relevan apabila 

menghasilkan efek kognitif signifikan dengan usaha pemrosesan minimal. Artinya, sebuah pesan 

tidak hanya dimaknai dari bentuk bahasanya, tetapi juga dari bagaimana pendengar atau pembaca 

menafsirkan makna melalui konteks komunikasi (Nasarudin, 2024; Sagala, 2020) 

Kesadaran akan pentingnya aspek pragmatik dalam menafsirkan teks keagamaan semakin 

menguat (Fathurrosyid, 2016). Implikatur dan relevansi membantu menjelaskan mengapa makna 

dapat bergeser sesuai konteks komunikasi, bagaimana penutur menyampaikan pesan dengan gaya 



 Dialog Profetik Nabi Musa dan Allah dalam Al-Qur’an… . (Azmi Abdul Muiz, Mohamad Zaka Al Farisi) 

       3 

tertentu, serta bagaimana pendengar menanggapi dengan inferensi dan kepatuhan terhadap wahyu 

(Adawiah dkk, 2020). Para ahli linguistik juga menegaskan bahwa studi pragmatik merupakan 

pendekatan efektif untuk memahami makna ujaran secara menyeluruh (Kecskés, 2016). Dalam 

konteks Al-Qur’an, pendekatan ini membuka wawasan baru terhadap dimensi komunikasi ilahiah 

dan kemanusiaan yang terkandung dalam teks wahyu (Khiyaroh, 2024). 

TR yang dikembangkan oleh Dan Sperber dan Deirdre Wilson menjadi salah satu pijakan 

utama dalam kajian pragmatik modern. Teori ini berangkat dari asumsi bahwa komunikasi tidak 

hanya dipahami secara literal, melainkan melalui proses inferensial yang melibatkan konteks dan 

pengetahuan bersama antara penutur dan pendengar. Menurut Sperber dan Wilson (1986), “Human 

cognition tends to be geared to the maximisation of relevance”. Pernyataan ini menegaskan bahwa 

kognisi manusia secara alami diarahkan untuk mencari makna yang paling relevan yakni makna 

yang memberikan efek kognitif maksimal dengan usaha pemrosesan minimal. Selanjutnya, setiap 

tindak komunikasi dianggap selalu membawa janji relevansi optimal. Seperti ditegaskan oleh 

Sperber dan Wilson (1986), “Every act of ostensive communication communicates the presumption 

of its own optimal relevance”. Dengan demikian, setiap ujaran yang disampaikan penutur 

mengimplikasikan bahwa informasi tersebut layak diproses karena akan menghasilkan pemahaman 

yang signifikan bagi pendengar. 

Relevansi dalam hal ini ditentukan oleh dua faktor utama: efek kognitif (cognitive effects) 

dan usaha pemrosesan (processing effort). Sperber dan Wilson (1986) menjelaskan bahwa, “An 

input is relevant to an individual when it connects with available contextual assumptions to yield 

positive cognitive effects. Other things being equal, the greater the cognitive effects, the greater the 

relevance”. Artinya, suatu ujaran atau teks akan dipandang relevan apabila mampu terhubung 

dengan konteks yang ada dan menghasilkan pemahaman baru yang bermanfaat. Bahkan, dalam 

kerangka teori ini, komunikasi dipandang sebagai klaim atas perhatian pendengar. Sperber dan 

Wilson (1986) menekankan bahwa, “To communicate is to claim someone’s attention: hence to 

communicate is to imply that the information communicated is relevant”. Dengan demikian, TR 

memberikan kerangka analisis yang kuat untuk menafsirkan makna implisit dalam komunikasi, 

termasuk dalam teks keagamaan seperti Al-Qur’an. 

Permasalahan utama dalam dialog antara Nabi Musa dan Allah dalam Al-Qur’an terletak 

pada banyaknya tuturan yang tidak dimaksudkan secara literal, seperti pertanyaan ilahi, perintah 

simbolik, dan doa-doa yang bersifat metaforis. Bentuk-bentuk tuturan ini tidak dapat dipahami 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

4 

secara memadai hanya melalui makna leksikal atau pendekatan tafsir tematik semata, karena 

maksud komunikatifnya baru dapat ditangkap melalui proses inferensi berbasis konteks. Oleh 

sebab itu, TR dipandang tepat digunakan dalam penelitian ini karena mampu menjelaskan 

bagaimana makna implisit dipahami melalui hubungan antara tuturan, konteks, efek kognitif, dan 

usaha pemrosesan (Sperber & Wilson, 1986). Pendekatan ini juga telah diaplikasikan dalam studi 

wacana Al-Qur’an untuk mengkaji bentuk komunikasi ilahi yang mengandung makna implisit dan 

simbolik, di mana relevansi konteks menjadi kunci dalam proses interpretasi (Husni dkk, 2025). 

Kajian ini penting dilakukan karena dialog profetik dalam Al-Qur’an berfungsi sebagai 

sarana komunikasi ilahi yang membentuk pemahaman dan respons manusia terhadap wahyu 

(Anam & Kusumawati, 2023). Secara khusus, dialog Nabi Musa dengan Allah dalam Surah Ṭāhā 

ayat 17–28 menyajikan rangkaian dialog yang utuh dan kaya akan tuturan tidak literal serta 

implikatur pragmatis. Pemilihan ayat-ayat tersebut didasarkan pada kejelasan konteks dialog dan 

keberagaman bentuk tuturan yang memungkinkan analisis relevansi dilakukan secara sistematis. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian pragmatik Al-Qur’an 

melalui pendekatan TR, yang telah terbukti efektif dalam mengungkap strategi komunikasi dan 

makna implisit dalam teks keagamaan (Romadhan & Khair, 2022). 

Kajian mengenai makna tersirat dalam komunikasi berakar pada teori implikatur Grice 

(1975), yang menjelaskan bahwa penutur sering menyampaikan makna melebihi ujaran literal 

melalui pemenuhan atau pelanggaran maksim kuantitas, kualitas, relevansi, dan cara (Ulum & 

Masrupi, 2024). Kontribusi Grice menjadi dasar bagi perkembangan teori pragmatik modern, 

termasuk TR Sperber dan Wilson (1986) yang memandang komunikasi sebagai proses inferensial. 

Dalam TR, setiap tindak komunikasi membawa asumsi mengenai optimal relevance, yakni bahwa 

pendengar cenderung memilih interpretasi yang memberikan efek kognitif terbesar dengan usaha 

pemrosesan paling efisien. 

Pragmatik mulai mendapat perhatian, meskipun implementasinya masih terbatas. 

Penelitian-penelitian seperti Adawiah dkk (2020) dan Alifa (2023) mengkaji aspek kesantunan dan 

gaya bahasa berdasarkan implikatur, sementara Yule (1996) dan Leech (1983) menekankan 

pentingnya konteks dan tujuan komunikatif dalam memahami ujaran. Namun, sebagian besar 

kajian masih menggunakan kerangka pragmatik klasik, seperti tindak tutur Austin atau implikatur 

Grice, Hal ini sejalan dengan temuan penelitian sebelumnya, antara lain Tutur dan Wathoni (2016), 

Adriana (2019), Yudi (2019), serta Maghfiroh dan Rumtianing (2024). Penelitian terhadap dialog 



 Dialog Profetik Nabi Musa dan Allah dalam Al-Qur’an… . (Azmi Abdul Muiz, Mohamad Zaka Al Farisi) 

       5 

profetik dalam Al-Qur’an seperti dialog Nabi Ibrahim, Nuh, dan Musa umumnya fokus pada 

aspek semantik, retoris, atau tematik, bukan pada hubungan inferensial antara makna tersurat dan 

tersirat. Padahal, dialog-dialog tersebut mengandung dinamika komunikasi yang kompleks dan 

sangat potensial dianalisis melalui TR yang mengutamakan efek kognitif, perhatian, dan usaha 

pemrosesan. 

Surah Ṭāhā ayat 17–28 merupakan salah satu teks dialogis yang kaya akan dimensi 

pragmatik, meliputi aspek penguatan spiritual, legitimasi kenabian, dan strategi komunikasi ilahi. 

Hingga kini, belum ditemukan penelitian yang secara khusus menerapkan TR Sperber dan Wilson 

(1986) pada dialog tersebut. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna 

implisit dalam dialog Nabi Musa dengan Allah pada Surah Ṭāhā ayat 17–28 melalui kerangka TR, 

khususnya untuk mengungkap implikatur, proses inferensi, efek kognitif, dan usaha pemrosesan 

dalam komunikasi wahyu. 

 

METODE  

 Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif kualitatif dengan jenis library research yang 

menggunakan kerangka TR Sperber dan Wilson. Pendekatan ini dipilih karena banyak tuturan 

dalam teks profetik Al-Qur’an tidak selalu dimaksudkan secara literal, sehingga pemahamannya 

menuntut penafsiran berbasis konteks. Surah Ṭ āhā ayat 17–28 dipilih sebagai objek penelitian 

karena menampilkan dialog yang utuh dan berurutan, sehingga memungkinkan pengamatan 

terhadap makna yang disampaikan secara tidak langsung. Data penelitian berupa tuturan-tuturan 

dialogis yang terdapat dalam Surah Ṭ āhā ayat 17–28. Sumber data dalam penelitian ini adalah teks 

Al-Qur’an, khususnya Surah Ṭ āhā ayat 17–28. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi 

kepustakaan dengan cara mengidentifikasi, mencatat, dan mengklasifikasikan tuturan-tuturan 

dialogis yang menjadi objek analisis. Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis isi 

(content analysis). Tahap analisis diawali dengan penelaahan konteks komunikasi ayat 

berdasarkan teori konteks komunikasi Hymes (1974) yang mencakup aspek setting, participants, dan 

ends. Selanjutnya, tuturan diklasifikasikan ke dalam kategori literal–tak literal serta langsung–tak 

langsung untuk mengidentifikasi tuturan yang berpotensi mengandung implikatur pragmatis. 

Tuturan-tuturan tersebut kemudian dianalisis berdasarkan prinsip TR untuk mengungkap 

eksplikatur, implikatur, efek kognitif, serta usaha pemrosesan dalam dialog profetik Nabi Musa 

dengan Allah. 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

6 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Setelah dilakukan analisis mendalam terhadap dialog profetik Nabi Musa dengan Allah 

dalam Surat Ṭ āhā ayat 17–28, diperoleh sejumlah temuan penting terkait realisasi tindak tutur yang 

mengandung makna implisit. Analisis ini secara khusus dibatasi pada tuturan yang bersifat tak 

literal dan tak langsung, karena jenis tuturan inilah yang menuntut proses inferensi kontekstual 

dalam penafsiran makna, sebagaimana ditekankan dalam kajian pragmatik dan TR (TR). Setiap ayat 

dalam rentang tersebut terlebih dahulu diidentifikasi berdasarkan bentuk tuturan literal dan 

langsungnya, kemudian hanya tuturan yang menunjukkan ketidaksesuaian antara bentuk linguistik 

dan maksud komunikatif yang dijadikan data analisis. Dengan demikian, hasil pembahasan ini 

tidak mencakup seluruh tuturan dalam ayat 17–28, melainkan secara selektif memfokuskan pada 

tuturan yang memiliki potensi implikatur dan memerlukan penalaran berbasis konteks untuk 

mencapai relevansi optimal (Sperber & Wilson, 1986). Adapun pengelompokan data dilakukan 

berdasarkan jenis tuturan, konteks dialog, serta makna implisit yang dihasilkan, sebagaimana 

disajikan pada Tabel 1 berikut. 

Tabel 1. Realisasi Bentuk Tindak Tutur 

No Ayat Terjemahan 

Bentuk Tindak Tutur 

Langs

ung  

Tak 

Langs

ung 

Literal 
Tak 

Literal 

مُوسََٰ  1 يََ  بِيَمِينِكَ   َ تلِْك وَمَا 

 ( 17)طه: 

Dan apakah itu yang ada di 

tangan kananmu, wahai Musa? 

 ✓ ✓  

لََٰ جَناَحِكَ تََكرُجك  2
ِ
مك يدََكَ ا ُ وَاضْك

رَىٰ  ِ سُوءٍ آ يةًَ آُخك ضَاءَ مِنك غيَْك بيَك

 ( 22)طه: 

Dan kepitkanlah tanganmu ke 

ketiakmu, niscaya ia keluar putih 

bercahaya tanpa cacat; sebagai 

mukjizat yang lain. 

 

✓   

 

✓ 

رِي  3 صَدك لِِ  حك  َ اشْك رَب ِ  قاَلَ 

 ( 25)طه: 

Dia berkata, wahai Tuhanku, 

lapangkanlah dadaku. 

 

✓   

 

✓ 

ريِ )طه:  4 ك لِِ آَمك  .Dan mudahkanlah urusanku ( 26وَيسَّ ِ

 

✓   

 

✓ 

 

دَةً مِنك لِسَانِِ )طه:   5 للُك عُقك وَاحك

27   ) 

Dan lepaskanlah kekakuan dari 

lidahku 

✓   

 

✓ 

 

 



 Dialog Profetik Nabi Musa dan Allah dalam Al-Qur’an… . (Azmi Abdul Muiz, Mohamad Zaka Al Farisi) 

       7 

Berdasarkan Tabel 1 di atas, tuturan dalam Surah Ṭāhā ayat 17, 22, 25, 26, dan 27 

menunjukkan variasi bentuk tindak tutur yang mencerminkan strategi komunikasi ilahiah dan 

respons Nabi Musa. Ayat 17 menggunakan bentuk tak langsung dan literal, di mana pertanyaan 

yang diajukan tidak dimaksudkan untuk memperoleh informasi, melainkan berfungsi 

mengarahkan perhatian Nabi Musa terhadap tongkatnya. Sementara itu, ayat 22 berbentuk 

langsung, tetapi dikategorikan tak literal karena perintah tersebut tidak hanya menunjuk pada 

tindakan fisik dan perintah, tuturan tersebut berfungsi sebagai representasi mukjizat yang 

melampaui makna tindakan fisik semata. Adapun ayat 25–27 secara konsisten berbentuk tindak 

tutur langsung dengan makna tak literal, yang merepresentasikan doa Nabi Musa melalui 

ungkapan metaforis. Tuturan-tuturan ini menegaskan kesadaran Nabi Musa akan pentingnya 

kesiapan psikologis, kemudahan misi, dan kelancaran komunikasi dalam menjalankan tugas 

dakwah.  

Pembahasan selanjutnya difokuskan pada analisis setiap tuturan yang mengandung makna 

implisit dalam dialog antara Nabi Musa dan Allah pada Surah Ṭāhā ayat 17, 22, serta 25–27. Analisis 

ini dilakukan secara bertahap dengan menelaah konteks komunikasi, bentuk tindak tutur, serta 

implikatur yang dihasilkan berdasarkan TR. Setiap data dipaparkan secara terpisah agar hubungan 

antara bentuk linguistik dan maksud komunikatif dapat dijelaskan secara sistematis dan 

kontekstual. 

Pembahasan 

Data 1: Surah Taha Ṭāhā 17  

َ بِيَمِينكَِ يََ مُوسََٰ   وَمَا تِلْك
Dan apakah itu yang ada di tangan kananmu, wahai Musa? 

Konteks Dialog 

Surah Ṭāhā ayat 17 berada dalam konteks peristiwa penerimaan wahyu di Lembah Ṭuwā, 

yang menandai fase awal pengangkatan Nabi Musa sebagai rasul. Dalam kerangka konteks 

komunikasi yang dikemukakan oleh Hymes (1974), tuturan pada ayat ini menunjukkan 

keterpaduan unsur setting, participants, dan ends dalam komunikasi ilahi. Dari aspek setting, 

peristiwa pewahyuan berlangsung dalam suasana sakral dan transendental, sehingga konteks 

komunikasinya tidak dapat disamakan dengan interaksi biasa karena melibatkan relasi langsung 

antara Tuhan dan utusan-Nya (Johnstone & Marcellino, 2010). Dari aspek participants 

menempatkan Allah sebagai penutur dengan otoritas ilahi dan Musa sebagai mitra tutur penerima 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

8 

wahyu, yang mencerminkan pola komunikasi hierarkis khas dialog profetik (Ibad, 2020). Adapun 

dari aspek ends, pertanyaan yang diajukan tidak dimaksudkan untuk memperoleh informasi 

faktual, melainkan berfungsi sebagai sarana pengalihan perhatian dan peneguhan psikologis 

sebelum diperlihatkannya mukjizat tongkat. 

Implikatur Ayat 

Pada Surah Ṭāhā ayat 17, Allah mengawali dialog dengan Nabi Musa melalui bentuk 

pertanyaan yang secara lahiriah tampak sebagai permintaan informasi. Namun, dalam konteks 

komunikasi ilahi, pertanyaan tersebut tidak dimaksudkan untuk memperoleh pengetahuan baru, 

melainkan berfungsi sebagai sarana pengalihan perhatian dan pembukaan interaksi (Jauhar, 2025). 

Dalam kerangka TR, pemahaman terhadap makna implisit suatu tuturan tidak dapat dicapai secara 

langsung, melainkan harus melalui proses penalaran yang bertumpu pada sejumlah asumsi 

kontekstual  (Alsamdani, 2025). Oleh karena itu, sebelum implikatur utama dirumuskan, terlebih 

dahulu dipaparkan beberapa eksplikatur sebagai dasar inferensial yang menjembatani bentuk 

linguistik tuturan dengan maksud komunikatif yang ingin disampaikan. Berikut eksplikatur-

eksplikatur data 1. 

Eksplikatur 1: Allah Maha Mengetahui segala sesuatu. 

Eksplikatur 2: Allah mengetahui apa yang dipegang oleh Nabi Musa. 

Eksplikatur 3: Tongkat adalah benda yang sedang dipegang Nabi Musa saat dialog berlangsung. 

Eksplikatur 4: Pertanyaan Allah tidak bertujuan memperoleh informasi baru, karena Allah maha 

mengetahui segala sesuatu. 

Eksplikatur 5: Pertanyaan tersebut berfungsi mengarahkan perhatian Musa pada tongkatnya. 

Eksplikatur 6: Tongkat tersebut akan memiliki peran penting dalam peristiwa selanjutnya             

(mukjizat). 

Implikatur 

Allah bermaksud mengarahkan perhatian Nabi Musa pada tongkat yang dipegangnya sebagai 

persiapan psikologis dan komunikatif sebelum ditampakkannya mukjizat. 

Berdasarkan penalaran-penalaran tersebut, Allah telah mengetahui apa yang dipegang 

Musa, pertanyaan tersebut tidak dimaksudkan sebagai permintaan informasi. Nabi Musa 

menafsirkan pertanyaan itu sebagai upaya pengalihan perhatian dan persiapan psikologis sebelum 

ditampakkannya mukjizat tongkat. Dengan demikian, implikatur yang dihasilkan adalah bahwa 

Allah bermaksud mengarahkan fokus Musa pada tongkat yang dipegangnya sebagai bagian dari 



 Dialog Profetik Nabi Musa dan Allah dalam Al-Qur’an… . (Azmi Abdul Muiz, Mohamad Zaka Al Farisi) 

       9 

rangkaian tanda kekuasaan Ilahi. Penafsiran ini sejalan dengan Tafsir Al-Qurṭubī yang menegaskan 

bahwa seorang nabi harus dibekali mukjizat sebagai bukti kebenaran kenabiannya, sehingga Allah 

memperlihatkan mukjizat tersebut melalui tongkat dan diri Nabi Musa sendiri agar ia dapat 

menyaksikan secara langsung bukti atas status kenabiannya semata (Al-Qurṭubī, 2012). Selain itu, 

Tafsir Al-Ṭabarī menjelaskan bahwa pertanyaan tersebut dimaksudkan untuk menarik perhatian 

Musa kepada tongkat yang semula hanyalah sebatang kayu, sebelum Allah mengubahnya menjadi 

ular yang hidup sebagai manifestasi kekuasaan-Nya dan sebagai salah satu mukjizat dalam 

menghadapi Fir‘aun dan kaumnya (Al-Ṭabarī, 2010). Dengan demikian, pertanyaan Allah berfungsi 

sebagai pengantar kontekstual untuk menegaskan keagungan dan kekuasaan-Nya, bukan sebagai 

pertanyaan informatif (Al Khumairi, 2019) 

Data 2: Surah Ṭāhā ayat 22 

رَىٰ  ِ سُوءٍ آ يةًَ آُخك رُجك بيَكضَاءَ مِنك غيَْك لََٰ جَناَحِكَ تََك
ِ
مك يدََكَ ا ُ  وَاضْك

Dan kepitkanlah tanganmu ke ketiakmu, niscaya ia keluar putih bercahaya tanpa cacat; sebagai 

mukjizat yang lain. 

Konteks Dialog 

Merujuk pada teori konteks komunikasi yang dikemukakan oleh Hymes (1974), tuturan 

dalam Surah Ṭāhā ayat 22 memperlihatkan keterkaitan yang erat antara unsur setting, participants, 

dan ends dalam peristiwa komunikasi ilahiah. Dari aspek setting, ujaran ini disampaikan dalam 

konteks pewahyuan yang bersifat sakral dan transendental, sehingga pemaknaannya tidak dapat 

dilepaskan dari situasi komunikatif religius yang melatarinya (Johnstone & Marcellino, 2010). 

Ditinjau dari aspek participants, hubungan antara penutur dan mitra tutur merefleksikan relasi 

vertikal dengan otoritas yang tidak setara, yang merupakan ciri khas komunikasi profetik. Pola ini 

sejalan dengan kajian pragmatik Al-Qur’an yang menunjukkan bahwa tuturan ilahi kerap 

direalisasikan melalui tindak tutur direktif yang mengandung dimensi spiritual, bukan sekadar 

perintah literal (Kamala & Rohmad, 2022). Sementara itu, dari aspek ends, tuturan pada ayat ini 

tidak hanya bertujuan menyampaikan instruksi tindakan, tetapi juga berfungsi mempersiapkan 

kesiapan psikologis dan spiritual Nabi Musa dalam menghadapi misi kerasulan yang akan 

dijalankannya (Arifianto dkk, 2023). 

Implikatur Ayat 

Pada Surah Ṭāhā ayat 22, Allah menyampaikan perintah kepada Nabi Musa dengan 

menggunakan ungkapan yang secara leksikal berpotensi dipahami secara literal, khususnya pada 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

10 

penggunaan kata janāḥ. Namun, dalam konteks komunikasi ilahi, pemaknaan literal terhadap 

tuturan tersebut akan menimbulkan ketidaksesuaian dengan realitas manusia (Salsabila, 2024). 

Dalam kerangka TR, makna implisit suatu tuturan hanya dapat dicapai melalui proses penalaran 

berbasis konteks yang bertumpu pada asumsi-asumsi yang relevan. Oleh karena itu, sebelum 

implikatur utama ayat ini dirumuskan, terlebih dahulu dipaparkan sejumlah eksplikatur sebagai 

dasar inferensial untuk menjelaskan pergeseran makna dari bentuk leksikal menuju maksud 

komunikatif yang dimaksudkan. Berikut eksplikatur-eksplikatur data 2.  

Eksplikatur 1: Janāḥ secara leksikal berarti “sayap”. 

Eksplikatur 2: Manusia tidak memiliki sayap 

Eksplikatur 3: Nabi Musa adalah manusia. 

Eksplikatur 4: Janāḥ pada ayat ini tidak dimaksudkan secara literal sebagai “sayap”, karen manusia 

             tidak memiliki sayap 

Eksplikatur 5: Janāḥ dipahami secara kontekstual sebagai sisi tubuh/ketiak. 

Implikatur: 

Kata janāḥ digunakan secara tak literal untuk merujuk pada ketiak Nabi Musa, sehingga perintah 

tersebut dapat dipahami secara wajar dan relevan dalam konteks manusia. 

 Makna literal janāḥ sebagai “sayap” dalam Surah Ṭāhā ayat 22 tidak sesuai dengan realitas 

manusia, sehingga diperlukan penyesuaian makna berdasarkan konteks wahyu. Dalam Tafsir Al-

Qurṭubī, istilah janāḥ dijelaskan sebagai ungkapan majazi yang merujuk pada sisi tubuh atau ketiak 

Nabi Musa, bukan sayap dalam pengertian fisik (Al-Qurṭubī, 2012). Penafsiran serupa juga 

dikemukakan dalam Tafsir Al-Ṭabarī yang menegaskan bahwa penggunaan kata janāḥ bertujuan 

menjelaskan posisi tangan Musa sebagai media penampakan mukjizat putih bercahaya tanpa cacat 

(Al-Ṭabarī, 2010).   

Data 3: Surah Ṭāhā Ayat 25 

رِي﴾ حك لِِ صَدك َ  ﴿قاَلَ رَب ِ اشْك
Dia berkata, wahai Tuhanku, lapangkanlah dadaku. 

Konteks Dialog 

Tuturan dalam Surah Ṭāhā ayat 25 disampaikan setelah Nabi Musa menyaksikan tanda-

tanda kekuasaan Allah dan menerima amanah kerasulan yang akan diembannya (Toriq & Syafi`ie, 

2022). Ujaran ini berlangsung dalam suasana spiritual yang sakral dan reflektif, yang mencerminkan 

kesadaran Nabi Musa terhadap besarnya tanggung jawab yang akan dijalankan. Relasi antara 



 Dialog Profetik Nabi Musa dan Allah dalam Al-Qur’an… . (Azmi Abdul Muiz, Mohamad Zaka Al Farisi) 

       11 

penutur dan mitra tutur dalam ayat ini memperlihatkan hubungan vertikal yang diwujudkan 

melalui bentuk doa, sehingga merepresentasikan sikap kerendahan hati dan kesantunan dalam 

komunikasi religius. Adapun tujuan tuturan tersebut tidak terbatas pada permohonan secara literal, 

melainkan berfungsi sebagai sarana peneguhan kesiapan batin dan spiritual Nabi Musa dalam 

menghadapi misi dakwah yang telah diamanahkan kepadanya (Alsaied & Farag, 2025). 

Implikatur Ayat 

Pada Surah Ṭāhā ayat 25, Nabi Musa menyampaikan doa dengan ungkapan yang bersifat 

metaforis, sehingga maknanya tidak dapat dipahami secara harfiah. Dalam kerangka TR, 

pemaknaan tuturan semacam ini menuntut proses penalaran yang bertumpu pada asumsi 

kontekstual yang relevan. Oleh sebab itu, sebelum implikatur ayat ini dirumuskan, perlu dijabarkan 

terlebih dahulu sejumlah eksplikatur sebagai landasan inferensial untuk mengungkap maksud 

komunikatif yang terkandung dalam doa tersebut. Berikut eksplikatur-eksplikatur data 3. 

Eksplikatur 1: Melapangkan dada tidak mungkin dimaknai sebagai tindakan fisik literal. 

Eksplikatur 2: Ṣadr (dada) dalam bahasa Arab sering digunakan secara metaforis untuk merujuk 

  pada hati atau batin. 

Eksplikatur 3: Doa dalam konteks ini bertujuan mempersiapkan diri menghadapi tugas dakwah. 

Eksplikatur 4: Tuturan ini mencerminkan kesadaran Nabi Musa akan keterbatasan dirinya dalam 

  menjalankan misi besar. 

Eksplikatur 5: Permohonan “melapangkan dada” bermakna permintaan ketenangan, keteguhan, 

  dan kesiapan batin dalam menjalankan misi menghadapi Fir’aun. 

Implikatur 

Nabi Musa memohon kepada Allah kesiapan batin dan keteguhan psikologis agar mampu 

menjalankan amanah kerasulan yang berat, bukan meminta kelapangan dada secara fisik. 

Permohonan “melapangkan dada” dalam Surah Ṭāhā ayat 25 tidak bermakna fisik, 

melainkan doa agar Nabi Musa diberi ketenangan batin dan kekuatan psikologis dalam 

menjalankan misi kerasulan (Rossellini, 2024). Ungkapan ini mengandung implikatur yang 

menunjukkan kerendahan hati Nabi Musa di hadapan Allah serta kesadarannya akan beratnya 

tanggung jawab kenabian. Permintaan untuk “melapangkan dada” mencerminkan harapan agar 

hati Nabi Musa dipenuhi ketenangan, keluasan berpikir, dan keteguhan iman dalam menghadapi 

kesulitan dakwah. Dengan demikian, ayat ini menegaskan bahwa keberhasilan misi kerasulan 

berawal dari kesiapan spiritual dan kemantapan jiwa dalam menerima amanah ilahi. Sebagaimana 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

12 

dijelaskan dalam tafsir Al-Qurṭubī, frasa “رِي حك لِِ صَدك َ  dimaknai sebagai permohonan agar ”رَب ِ اشْك

Allah melapangkan dada serta menyinarinya dengan keimanan dan kenabian (Al-Qurṭubī, 2012). 

Menurut Tafsir Al-Ṭabarī, permohonan tersebut bermakna doa Nabi Musa agar Allah melapangkan 

dadanya sehingga ia mampu memahami wahyu yang diturunkan kepadanya serta memiliki 

keberanian dan keteguhan dalam berdialog dengan Fir‘aun dan menyampaikan risalah yang 

diperintahkan (Al-Ṭabarī, 2010). 

Data 4: Surah Ṭāhā Ayat 26 

رِي﴾ ك لِِ آمَك  ﴿وَيسَّ ِ

Dan mudahkanlah urusanku. 

Konteks Dialog 

Ayat ini mencerminkan kesatuan konteks komunikasi yang meliputi latar situasi, hubungan 

penutur, dan tujuan tuturan. Secara situasional, ujaran tersebut disampaikan dalam kondisi 

spiritual yang khidmat dan kontemplatif, ketika Nabi Musa tengah menyiapkan diri untuk 

mengemban amanah kenabian yang sarat tanggung jawab. Dari aspek komunikasi, tuturan ini 

berlangsung dalam hubungan vertikal antara manusia dan Tuhan, yang tampak melalui kesadaran 

Nabi Musa akan keterbatasan dirinya serta ketergantungan penuh pada pertolongan Ilahi. Adapun 

tujuan tuturan tersebut tidak berkaitan dengan kepentingan duniawi, melainkan berfungsi sebagai 

doa yang berorientasi pada penguatan kesiapan mental dan spiritual Nabi Musa dalam 

melaksanakan tugas risalah yang diamanahkan kepadanya (Rusiana dkk, 2024). 

Implikatur Ayat  

Pada Surah Ṭāhā ayat 26, Nabi Musa menyampaikan permohonan dengan ungkapan yang 

bersifat umum dan terbuka, sehingga maknanya tidak secara langsung menunjuk pada satu bentuk 

tindakan tertentu (Ditya dkk, 2025). Ungkapan tersebut menuntut pemahaman yang melampaui 

makna literal, karena konteks penugasan kerasulan yang melatarinya menunjukkan bahwa 

permohonan ini berkaitan dengan pelaksanaan misi dakwah. Dalam kerangka TR, makna implisit 

ayat ini diperoleh melalui proses penalaran yang bertumpu pada asumsi-asumsi kontekstual yang 

relevan. Oleh sebab itu, sebelum implikatur utama dirumuskan, diperlukan pemaparan sejumlah 

eksplikatur sebagai dasar inferensial untuk menjelaskan maksud komunikatif yang terkandung 

dalam tuturan tersebut. Berikut eksplikatur-eksplikatur data 4. 

Eksplikatur 1: Nabi Musa baru saja menerima tugas kerasulan yang berat. 



 Dialog Profetik Nabi Musa dan Allah dalam Al-Qur’an… . (Azmi Abdul Muiz, Mohamad Zaka Al Farisi) 

       13 

Eksplikatur 2: Ungkapan “memudahkan urusan” lazim digunakan secara umum dan tidak merujuk 

             pada satu tindakan teknis tertentu. 

Eksplikatur 3: Doa dalam konteks kenabian tidak diarahkan pada kepentingan pribadi. 

Eksplikatur 4: Permohonan ini tidak bermakna kemudahan duniawi secara umum. 

Eksplikatur 5: Yang diminta adalah kelancaran dan kemudahan dalam menjalankan seluruh misi 

              kerasulan. 

Implikatur 

Nabi Musa memohon agar Allah memudahkan seluruh proses pelaksanaan misi kerasulan, bukan 

sekadar meminta kemudahan umum atau pribadi. 

 Permohonan Nabi Musa dalam Surah Ṭāhā ayat 26 agar “urusan dipermudah” 

menghasilkan implikatur bahwa tugas kerasulan yang akan diembannya merupakan amanah yang 

berat dan tidak dapat dijalankan secara optimal tanpa pertolongan Allah (Ruslan dkk., 2022). 

Tuturan ini menunjukkan kesadaran Musa akan keterbatasan dirinya sekaligus ketergantungannya 

pada bantuan Ilahi dalam menjalankan misi dakwah. Tafsir Al-Qurtubi menjelaskan bahwa 

permohonan tersebut bermakna agar Allah memudahkan perkara yang diperintahkan kepada Nabi 

Musa, yaitu menyampaikan risalah kepada Fir‘aun (Al-Qurṭubī, 2012).  Penafsiran ini sejalan 

dengan Tafsir Al-Tabari, yang menegaskan bahwa maksud doa tersebut adalah permohonan agar 

Nabi Musa dimudahkan dalam mengemban risalah dan melaksanakan ketaatan yang dibebankan 

kepadanya (Al-Ṭabarī, 2010). 

Data 5: Surah Ṭāhā Ayat 27 

للُك عُقكدَةً مِنك لِسَانِِ﴾   ﴿وَاحك
Dan lepaskanlah kekakuan dari lidahku. 

Konteks Dialog 

Tuturan pada Surah Ṭāhā ayat 27 merupakan kelanjutan dari rangkaian doa Nabi Musa 

setelah ia menerima amanah kerasulan. Ujaran ini disampaikan dalam konteks spiritual yang 

bersifat kontemplatif, ketika Nabi Musa menyadari adanya tantangan komunikasi yang akan 

dihadapinya dalam menyampaikan risalah kepada Fir‘aun (Afifi & Nuryana Kurniawan, 2021). 

Hubungan komunikasi yang terbangun dalam ayat ini menunjukkan relasi vertikal antara manusia 

dan Tuhan, yang tercermin dari sikap ketundukan serta kesadaran Nabi Musa dalam memohon 

kelancaran dan kejelasan penyampaian pesan Ilahi (Zubaidi, 2018). Adapun tujuan tuturan tersebut 

berkaitan dengan kesiapan komunikatif Nabi Musa agar dakwah dapat disampaikan secara fasih 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

14 

dan efektif, yang sekaligus menunjukkan kesadaran pragmatis serta rasional Nabi Musa dalam 

memahami tuntutan tugas kenabiannya (Taqiyuddin, 2023). 

Implikatur Ayat 

Pada Surah Ṭāhā ayat 27, Nabi Musa kembali menyampaikan doa dengan ungkapan yang 

tidak dimaksudkan untuk dipahami secara harfiah. Tuturan ini muncul dalam konteks kesadaran 

akan pentingnya kemampuan berkomunikasi dalam menjalankan tugas kenabian. Oleh karena itu, 

makna yang terkandung di dalamnya tidak dapat ditafsirkan hanya berdasarkan makna leksikal, 

melainkan harus dipahami melalui penalaran yang mempertimbangkan konteks komunikasi secara 

menyeluruh (Ikke Nuralita, 2024). Dalam kerangka TR, pemaknaan tuturan semacam ini dicapai 

melalui pemanfaatan asumsi-asumsi kontekstual yang relevan. Dengan demikian, sebelum 

implikatur utama ayat ini dirumuskan, perlu dipaparkan terlebih dahulu sejumlah eksplikatur 

sebagai pijakan inferensial untuk menjelaskan maksud komunikatif dari doa tersebut. 

Eksplikatur 1: Kekakuan lidah” merupakan ungkapan yang lazim digunakan secara metaforis. 

Eksplikatur 2: Kekakuan lidah tidak selalu merujuk pada kondisi fisik semata. 

Eksplikatur 3: Nabi Musa akan menyampaikan risalah kepada Fir‘aun melalui komunikasi lisan. 

Eksplikatur 4: Keberhasilan dakwah sangat bergantung pada kejelasan dan kefasihan komunikasi. 

Eksplikatur 5: Permohonan ini tidak semata-mata bertujuan menghilangkan gangguan fisik. 

Eksplikatur 6: Yang diminta adalah kelancaran dan kejelasan dalam menyampaikan pesan ilahi. 

Implikatur 

Nabi Musa memohon kepada Allah agar hambatan komunikatifnya dihilangkan sehingga risalah 

dapat disampaikan secara fasih, jelas, dan efektif. 

Permohonan Nabi Musa dalam Surah Ṭāhā ayat 27 bukan sekadar permintaan fisik, tetapi 

doa agar penyampaiannya jelas dan efektif dalam menyampaikan risalah. Ungkapan “waḥlul 

ʿuqdatan min lisānī” mengandung implikatur bahwa Nabi Musa menyadari pentingnya kejelasan 

bahasa dalam menjalankan tugas kerasulan dan memohon agar hambatan dalam komunikasi dapat 

dihilangkan (Rohman dkk, 2023). Menurut Tafsir Al-Qurṭubī, kekakuan lidah Nabi Musa 

disebabkan oleh peristiwa ketika beliau masih kecil dan tanpa sengaja memasukkan bara api ke 

dalam mulutnya, yang mengakibatkan kelu dalam berbicara (Al-Qurṭubī, 2012). Sedangkan dalam 

Tafsir Al-Ṭabarī, permohonan tersebut diartikan sebagai doa agar Allah melepaskan kekakuan dari 

lisannya dan menjadikannya fasih dalam berbicara, karena sejak kecil Nabi Musa memang 

mengalami kesulitan mengucapkan kata dengan jelas akibat peristiwa tersebut (Al-Ṭabarī, 2010). 



 Dialog Profetik Nabi Musa dan Allah dalam Al-Qur’an… . (Azmi Abdul Muiz, Mohamad Zaka Al Farisi) 

       15 

Dengan demikian, ayat ini menggambarkan kesadaran Nabi Musa bahwa efektivitas dakwah tidak 

hanya bergantung pada isi pesan, tetapi juga pada kemampuan menyampaikannya dengan fasih, 

jelas, dan mudah dipahami (Marsus, 2020). 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan analisis dialog antara Nabi Musa dengan Allah dalam Surah Ṭāhā ayat 17–28 

dengan menggunakan TR, dapat disimpulkan bahwa tuturan-tuturan dalam dialog tersebut tidak 

semua dimaksudkan secara literal, melainkan mengandung makna implisit yang dipahami melalui 

proses inferensi berbasis konteks. Hal ini terlihat pada ayat 17, 22, dan 25–27 yang setelah melalui 

tahap pengklasifikasian termasuk ke dalam kalimat tak literal. Bentuk kalimat tanya, ungkapan 

metaforis, dan doa dalam ayat-ayat tersebut menunjukkan bahwa pemaknaan tidak bertumpu pada 

makna leksikal semata, tetapi pada penyesuaian konteks. Tuturan-tuturan tersebut menghasilkan 

efek kognitif yang signifikan dengan usaha pemrosesan yang relatif minimal, sehingga selaras 

dengan prinsip relevansi optimal. 

 

REFERENSI 

Adawiah, R., F., & F., & Yunus, N. H. (2020). Analisis kesantunan imperatif pada terjemahan Al-Qur’an 

Surah Ar-Rahman. 

Afifi, S., & Nuryana Kurniawan, I. (2021). Ragam Komunikasi Verbal dalam Al-Qur’an. Jurnal 

Komunikasi, 15(2), 153–170. https://doi.org/10.20885/komunikasi.vol15.iss2.art6 

Al Khumairi, A. A. (2019). Analisis Impertif dalam Al Qur’an Surat Yāsīn. El-Afkar: Jurnal Pemikiran 

Keislaman dan Tafsir Hadis, 8(1), 111. https://doi.org/10.29300/jpkth.v8i1.2191 

Al-Qurṭubī. (2012). Al-Jāmiʿ li-aḥkām al-Qurʾān (Vols. 1–20). 

Alsaied, & Farag. (2025). Analysis of the Alignment of Speech with the Requirements of Context in the 

Qur’an. 

Alsamdani, H. (2025). Reassessing the Explicit-Implicit Distinction: A Critical Analysis of Gricean 

Pragmatics and Relevance Theory. International Journal of English Linguistics, 15(2), 88. 

https://doi.org/10.5539/ijel.v15n2p88 

Al-Ṭabarī. (2010). Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl āy al-Qurʾān (Vols. 1–24). 

Anam, H., & Kusumawati, R. (2023). Bentuk-Bentuk Komunikasi dalam Perspektif Al-Qur’an dan 

Implementasinya terhadap Kehidupan Masyarakat. 

Arifianto, M. L., Kholisin, K., Izzudin, I. F., & Mujahidah, Z. A. (2023). Investigating Politeness in the 

Prayers of Prophets: A Quranic Discourse Perspective. Journal of Ethnic and Cultural Studies, 

112–135. https://doi.org/10.29333/ejecs/1744 

Arifin, & Fatawi. (2021). Dialog Nabi Musa dengan Allah pada Surah Asy-Syu’ara’ (Kajian Stilistika). 

Ditya, F. A., Abu Bakar, A., & Irham, M. (2025). Relevansi Tafsir Bil Ma’ Sur dalam Konteks Modern: 

Studi Kasus Tafsir Ayat-Ayat Sosial dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Ibnu Kasir. 

Mafatih, 4(2), 71–86. https://doi.org/10.24260/mafatih.v4i2.3758 



Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education 

 

16 

Fathurrosyid, F. (2016). Feminisme Kisah Maryam dalam al-Qur’ān dan Rekonstruksi Pemahaman Gender 

Perspektif Pragmatik. 

Husni, A., Sopian, A., & Nurmala, M. (2025). Uslub Muqābalah Surat Al-Lail: Pendekatan Ilmu Badi’ 

dan Teori Relevansi. Jurnal Alfazuna : Jurnal Pembelajaran Bahasa Arab dan Kebahasaaraban, 9(2), 

263–281. https://doi.org/10.15642/alfazuna.v9i2.4669 

Ibad, Y. I. (2020). Uslub Dialogis Kisah Nabi Musa AS dalam Al-Qur’an. Al-Fathin: Jurnal Bahasa dan 

Sastra Arab, 3(01), 47. https://doi.org/10.32332/al-fathin.v3i01.2318 

Ikke Nuralita, F. (2024). Pragmatik dalam Al-Qur’an: Analisis Tindak Tutur Lokusi, Ilokusi dan 

Perlokusi Pada Tafsir Ayat-Ayat Hukum. Studia Quranika, 9(1), 1–25. 

https://doi.org/10.21111/studiquran.v9i1.11421 

Jauhar, A. F. A. (2025). Pendekatan Ilmu Ma‘ani terhadap Struktur Kalam dan Makna Tersirat dalam 

Surah Yusuf. Aphorisme: Journal of Arabic Language, Literature, and Education, 6(1), 301–317. 

https://doi.org/10.37680/aphorisme.v6i1.7410 

Johnstone, & Marcellino. (2010). Dell Hymes and the Ethnography of Communication. 

Kamala, S. A., & Rohmad, R. (2022). Tindak Tutur Direktif dalam Surah Az-Zumar (Studi Analisis 

Pragmatis). Tsaqofiya : Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Arab, 4(2), 243–258. 

https://doi.org/10.21154/tsaqofiya.v4i2.97 

Kecskés. (2016). A Dialogic Approach to Pragmatics. 

Khiyaroh. (2024). Media Komunikasi dalam Perspektif Al-Qur’an: Relevansi Tradisi Lisan dan Teknologi 

Digital dalam Dakwah Islam. 

Marsus, A. (2020). Kajian Fenomena Masyarakat Kritis Melalui Metode Dakwah Qoulan Layyinan 

Nabi Musa A.S (Kajian Tematik Surat Thaha Ayat 43-44). Komunika: Journal of Communication 

Science and Islamic Dakwah, 4(2), 82. https://doi.org/10.32832/komunika.v4i2.4992 

Nasarudin. (2024). Pragmatik. 

Nurbayan, Y., Sanusi, A., Wulan, N. S., & Ismail, Z. B. (2024). Pedagogical Competence Design: 

Arabic Teaching as a Foreign Language based on a Praxeological Approach. ALSUNIYAT: 

Jurnal Penelitian Bahasa, Sastra, dan Budaya Arab, 7(2), 266–290. 

Rahardi. (2019). Implikatur: Konteks Intralinguistik dan Ekstralinguistik. 

Ridho, A. R., & Hariyadi, M. (2021). Reformulasi Etika Dakwah Berbasis Komunikasi Profetik dalam 

Al-Qur’an. Komunike, 13(1), 53–78. https://doi.org/10.20414/jurkom.v13i1.3351 

Rohman, A., Abdul Rahman, & Amin. (2023). Ragam Komunikasi Dakwah bi Al-Lisan dalam 

Perspektif Al-Qur’an. Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 2(2), 151–164. 

https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i2.89 

Romadhan, M. F. M., & Khair, F. (2022). Potret Dakwah Nabi Ibrahim AS.: Kajian Nilai-Nilai Teologi dan 

Moralitas Perspektif Pragmatika Al-Qur’an. 

Rossellini, S. D. S. (2024). Hubungan Ilmu Pengetahuan dan Pengendalian Emosi dalam Kehidupan 

Manusia: Analisis Kritis. Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu Humaniora, 4(3), 65–69. 

https://doi.org/10.56393/antropocene.v4i3.2447 

Rusiana, R., Harahap, M. I., & Utami, T. N. (2024). Methods of Overcoming Speech Disorders in 

Children (Study of the Experience of Prophet Moses in the Quran). Al Qalam: Jurnal Ilmiah 

Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 18(2), 1345. https://doi.org/10.35931/aq.v18i2.3347 

Ruslan, R., Bunyamin, A., & Achruh, A. (2022). Pendidikan Spiritualisme dalam Perspektif Al-

Quran. Al-Musannif, 4(2), 101–118. https://doi.org/10.56324/al-musannif.v4i2.72 

Sagala. (2020). Implikatur istifham (Makna yang tersirat di balik pertanyaan). 

Salsabila, L. (2024). Dari Esoteris ke Literal: Penafsiran ar-Rāzī terhadap Huruf Muqatṭa’ah dalam 

al-Qur’an. Contemporary Quran, 4(2), 153–166. https://doi.org/10.14421/cq.v4i2.5682 

Sari, M., & Fardah, D. E. (2021). Penafsiran Bisri Musthofa terhadap Surah Al-Ikhlas dalam Kitab Al-



 Dialog Profetik Nabi Musa dan Allah dalam Al-Qur’an… . (Azmi Abdul Muiz, Mohamad Zaka Al Farisi) 

       17 

Ibriz. Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an dan Tafsir, 6(1), 47–65. 

https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v6i1.564 

Sperber, & Wilson. (1986). Relevance: Communication and Cognition. 

Susiani. (2023). Studi implikatur bentuk tuturan deklaratif, interogatif dan imperatif dalam Surah 

Al-Ahqaf. Mahira: Journal of Arabic Studies, 3(1), 55–84. 

Taqiyuddin, M. (2023). Qur’anic Logic in The Story of Prophets Abraham And Moses. Al-Karim: 

International Journal of Quranic and Islamic Studies, 1(1), 13–28. https://doi.org/10.33367/al-

karim.v1i1.3612 

Toriq, N. R. S., & Syafi`ie, A. M. (2022). Nilai Kognitif, Afektif dan Psikomotorik dalam Kisah Nabi 

Musa AS dan Nabi Khadir AS (Analisis QS. Surah al-Kahfi ayat 60-82). AS-SABIQUN, 4(5), 

1260–1275. https://doi.org/10.36088/assabiqun.v4i5.2222 

Ulum, M., & Masrupi, A. M. M. U. (2024). Pelanggaran Maksim Kerja Sama Grice dan Implikatur 

Percakapan dalam Peristiwa Tutur Persidangan Kasus Pembunuhan Mirna. 

Zubaidi, S. (2018). Filsafat Pendidikan dalam Al-Qur’an: Dari Penciptaan Manusia ke Edukasi Komunikasi. 

 

 

 


