
 

Volume 5 Number 2 (2025) 

January-July 2025 

Page:2311-2320 

E-ISSN: 2745-4584 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id 

DOI: 10.37680/almikraj.v5i2.5872 

                                                 

=========================================================================================================

  

 Published by Institut Agama Islam Sunan Giri (INSURI) Ponorogo; Indonesia 

Accredited Sinta 6 

 

Memperkuat Karakter Islami Mahasiswi Melalui Integritas Kurikulum: 

Analasisi Perspektif Wan Mohd Nor Wan Daud 

 
Siti Mutia Kanzha Shibby1, Tatu Azizatu Zahra2, Trya Nanda Karima3 

123 Universitas Darussalam Gontor; Ponorogo   

correspondence e-mail*, sitimeuthiakanzha@gmail.com1, azizatuzahratatu@gmail.com2, 

tryanandakarima@gmail.com3 

 
Submitted:  Revised: 2025/04/01; Accepted: 2025/05/11; Published: 2025/06/21 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
The abstract is written in English, containing elements of the purpose of 

writing, methods, results, and conclusion. Written between 200-250 

characters with the formation of one paragraph that includes all of these 

elements. (Palatino Linotype 11, Justify) This study aims to analyze efforts 

to strengthen the Islamic character of female students through 

curriculum integrity using Wan Mohd Nor Wan Daud's perspective. 

This approach emphasizes the importance of integrating science and 

Islamic values in the higher education system, especially in shaping 

student character. Through literature review and conceptual analysis, 

this study explores how Wan Mohd Nor Wan Daud's views can be 

applied in curriculum development that focuses on the formation of 

solid Islamic morals. The results of the study indicate that the 

implementation of curriculum integrity that is in line with Islamic 

values is able to support the development of a more holistic female 

student character, both in terms of spiritual, moral, and intellectual 

aspects. These findings provide an important contribution to 

curriculum development in higher education, especially in the 

context of Islamic education. 

Keywords  Islamic character, curriculum integrity, Islamic education, Wan Mohd Nor Wan Daud, higher 

education. 

 

 © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and 

conditions of the Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan adalah proses yang sangat penting dalam membentuk karakter seseorang. 

Dalam konteks pendidikan tinggi, karakter Islami menjadi elemen yang sangat berharga dalam 

membentuk mahasiswi yang memiliki integritas, moral yang kuat, dan berkontribusi positif dalam 

masyarakat. Pendidikan Agama Islam memiliki peran penting dalam membentuk karakter 

mahasiswi, terutama dalam menghadapi tantangan dan dinamika sosial yang kompleks di era 

milenial. 

AL MIKRAJ 

Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

2312  
 

 

 Pendidikan Agama Islam tidak hanya bertujuan untuk memberikan pemahaman tentang 

ajaran agama, tetapi juga untuk mengembangkan nilai-nilai moral dan etika yang diperlukan 

dalam kehidupan sehari-hari. Melalui pendidikan Islam, mahasiswi dapat mengembangkan 

karakter yang kuat, seperti kejujuran, kesabaran, kerendahan hati, dan disiplin. Dan sebaliknya, 

tanpa Pendidikan, maka ia akan menjadi dzalim, arogan, dan menentang kebenaran. Oleh sebab 

itu jika Pendidikan benar dan tepat, maka akan membawa manusia pada perbaikan tatanan 

kehidupan yang baik dari individunya ataupun kelompok.1 

 Disamping itu, anak-anak sebagai peserta didik harus dibimbing, dibina dan ditumbuh 

kembangkan untuk memahami realitas dunia yang nyata ini dan untuk membimbing pengertian 

anak-anak dalam memahami suatu realita bukanlah semata-mata kewajiban sekolah atau 

pendidikan. Disinilah kurikulum pendidikan islam itu dibentuk secara baik agar dapat 

megarahkan anak-anak didik menjadi mandiri dalam berbuat kebaikan. Dan Kewajiban sekolah 

membina kesabaran tentang kebenaran yang berpangkal atas realita, ini berarti realita itu sebagai 

tahap pertama sebagai stimulus untuk menyelami kebenaran. 

 Selain dasar pendidikan tersebut, kurikulum juga merupakan hal yang harus disusun 

dengan tujuan dan target yang ingin dicapai. Kurikulum mempunyai kedudukan yang sentral 

dalam seluruh proses pendidikan, yang akan mengarahkan segala bentuk aktivitas pendidikan 

demi tercapainya tujuan-tujuan dalam suatu proses Pendidikan.2 Contohnya seorang akademisi, 

Wan Mohd Nor Wan Daud yang telah berperan penting dalam mengembangkan konsep dan 

praktik pendidikan Islam yang berwawasan luas dan berbasis nilai-nilai Islam di Malaysia. Salah 

satu kontribusi utamanya adalah dalam pengembangan konsep "integritas kurikulum". Konsep ini 

mengedepankan integrasi nilai-nilai moral dan etika Islam ke dalam kurikulum pendidikan 

sebagai cara untuk membangun karakter yang kuat dan bertanggung jawab pada generasi muda. 

Maka, Integritas kurikulum bukan sekadar sebuah konsep, tetapi merupakan sebuah 

komitmen untuk menghadirkan pendidikan yang holistik dan berkelanjutan bagi setiap individu 

yang terlibat di dalamnya. Melalui pendekatan ini, diharapkan setiap lulusan tidak hanya mampu 

bersaing di pasar kerja global, tetapi juga memiliki integritas moral yang tinggi untuk menjadi 

pemimpin masa depan yang amanah dan bertanggung jawab. Dari makalah ini peneliti akan 

                                                                        
1
 Andi Wiratama, “KONSEP PENDIDIKAN ISLAM DAN TANTANGANNYA MENURUT SYED 

MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS”, At-Ta’dib, vol. 5, no. 1 (2011), 

https://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/tadib/article/view/582, accessed 23 Jul 2024. 
2
 Syadidul Kahar, “INTEGRASI ILMU PENGETAHUAN MELALUI EPISTIMOLOGI KURIKULUM 

PENDIDIKAN ISLAM”, WARAQAT : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, vol. 4, no. 1 (2020), p. 25. 



Title of the Manuscript (Author, et al.) 

 

 

       2313 
 

 

membahas mengenai bagaimana pemikiran Wan Mohd Nor Wan Daud dalam mengintegrasikan 

kurikulum. 

METODE 

Dalam penelitian ini peneliti menggunakan penelitian kualitatif dengan menggunakan 

metode deskriptif. Penelitian deskriptif merupakan metode penelitian yang membahas pada 

pencarian makna, pemahaman, konsep, atau penjelasan suatu fenomena, menggunakan berbagai 

metode, mengutamakan kualitas, dan menyajikannya secara naratif (Yusuf, 2014, p.329). Dalam 

penelitian ini peneliti mencari makna, wawasan, dan wawasan terhadap fenomena, peristiwa, atau 

kehidupan manusia yang terlibat baik langsung maupun tidak langsung secara menyeluruh, 

kontekstual, dan komprehensif (Yusuf, 2014). 

Jenis penelitian yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian pustaka, yang 

mana peneliti akan memperoleh data dari buku, jurnal-jurnal, situs web yang berhubungan 

dengan judul penelitian ini. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Biografi Wan Mohd Nor Daud 

Wahn Mohd Nor Daud yang merupakan anak sulung dari Wan Daud bin Hj Wan Abdul 

Rahman dan Esah binti Awang, lahir di Kelantan, Malaysia pada tanggal 23 Desember 1955. Ia 

mempunyai 12 orang adik, ibunya tidak bersekolah, kecuali untuk mempelajari agama dan amat 

baik bacaan al-Qur’annya. Sementara ayahnya, Wan Daud pernah bekerja sebagai sopir mobil di 

Jabatan Kerja Raya (Di Indonesia: Dinas Pekerjaan Umum) di Kelantan.3 Meskipun begitu, darah 

ulama mengalir dalam diri Wan Mohd Nor. Kakeknya, yang bernama, Wan Abdul Rahman 

adalah sahabat Haji Nik Daud, yang aktif dalam pendidikan pondok di Tok Uban dan Kutan 

(keduanya dalam daerah Pasir Mas), dan di Patani, Thailand Selatan. Buyutnya, yang bernama 

Wan Abdul Samad, disebut sebagai seorang ulama yang selalu ke Makkah, dan wafat di sana.4 

Bagi pemerhati bidang pendidikan dan pemikiran Islam, Prof. Dr. Wan Mohd Nor Daud 

bukanlah sebagai nama yang asing, Ia dikenal luas sebagai pakar dan pegiat “Islamisasi Ilmu” 

yang merupakan seorang lulusan Universitas Chicago, tahun 1987 dengan bimbingan langsungs 

Dr. Fazlur Rahman. Disertasi doktoralnya diterbitkan oleh Mansell Publishing, Ltd. (London-New 

                                                                        
3
 Margono Muhadi, “Prof. Dr. Wan Mohd Nor Wan Daud, Dari Neo-Modernisme ke Islamisasi Ilmu”, 

INSISTS (20 Jan 2011), https://insists.id/prof-dr-wan-mohd-nor-wan-daud-dari-neo-modernisme-ke-islamisasi-ilmu/, 

accessed 23 Jul 2024. 
4
 Ibid. 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

2314  
 

 

York), yang berjudul “The Concept of Knowledge in Islam: Its Implications for Education in a Developing 

Country (1989)”. Saat ini beliau bekerja bersama dengan Prof. Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

sebagai deputi direktur dan professor di International Institution of Islamic Thought and 

Civilization (ISTAC).5 Selain buku tersebut terdapat beberapa karya masyhur yang sudah 

diterjemahkan ke dalam berbagai bahasa, termasuk bahasa Indonesia antara lain: The Educational 

Philosophy and Practice of Syed Muhammad Naquib al-Attas: An Exposition of the Original 

Concept of Islamization (1998), yang juga sudah diIndonesiakan. Wan Mohd Nor, bisa dikatakan 

satu-satunya ilmuwan yang sempat berguru secara serius kepada dua ilmuwan besar abad ke-20, 

yaitu Prof. Fazlur Rahman dan Prof. Syed Muhammad Naquib al-Attas. Fazlur Rahman bukan 

nama asing bagi banyak cendekiawan Muslim di Indonesia. 6 

Seringkali, kata "ilmu" dan "ilmu pengetahuan" digunakan untuk menyebutkan hal yang 

sama. Ini dapat dipahami dari definisi yang diberikan oleh para ilmuwan. Tetapi sebenarnya, 

ketiga kata tersebut berbeda. Banyak definisi ilmu yang diberikan oleh tokoh Indonesia telah 

dipengaruhi oleh perspektif Barat. Dalam definisi ini, Barat menganggap ilmu sebagai sesuatu 

yang empiris, rasional, logis, dan memiliki objek fisik tanpa mengakui aspek metafisik.  Seperti 

yang disebutkan sebelumnya, definisi ilmu oleh ilmuwan muslim sangat berbeda. "Ilmu", atau 

"ilm" dalam bahasa Arab, berasal dari kata kerja "alima", yang berarti "mengetahui". Menurut 

Abdul Hamid Rajih Al-Kurdi, ilmu memiliki banyak arti, seperti ma'rifah (pengenalan), syu'ur 

(kesadaran), tadzakkur (pengingat), fahm (pengertian dan pemahaman), dan faqih (pengertian 

dan pemahaman).  

Ilmuwan muslim setuju bahwa wahyu adalah sumber ilmu. Karena wahyu tidak dapat 

dibuktikan benar, Barat tidak menganggapnya sebagai ilmu. Sebagai kesimpulan, Prof Al-Attas 

menyatakan bahwa ilmu itu berasal dari Allah Swt (melalui wahyu) dan diperoleh melalui jiwa 

kreatif dan penyikapan realitas.  Sedangkan menurut pandangan Barat, ilmu adalah pengetahuan 

fisik dan metafisik yang sistematis. Namun, di Barat, ilmu yang sistematis harus berasal dari 

pengamatan atau observasi inderawi. Pandangan Islam tentang ilmu pengetahuan berbeda 

dengan Barat. Sementara ilmu Islam mencakup bidang-bidang empiris dan nonempiris, seperti 

matematika dan metafisika, sains Barat hanya membatasi diri pada bidang-bidang empiris-

positivis. 

                                                                        
5
 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat Pendidikan dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas 

(Bandung: Mizan, 2003). 
6
 Muhadi, “Prof. Dr. Wan Mohd Nor Wan Daud, Dari Neo-Modernisme ke Islamisasi Ilmu”. 



Title of the Manuscript (Author, et al.) 

 

 

       2315 
 

 

Dan definisi umum tentang sains Islam terbagi menjadi tiga bagian. Satu, Sains Islam 

didefinisikan sebagai bidang ilmu yang menyelidiki evolusi sains dan teknologi di dunia Barat. 

Kedua, Sains Islam sebagai disiplin ilmu yang mencakup bidang filsafat sains dan filsafat Islam 

yang mengembangkan konsep, teori, dan metodologi sains yang telah, sedang, dan akan 

membimbing kegiatan sains dalam masyarakat Islam. Definisi ketiga, Sains Islam adalah bidang 

ilmu yang mempelajari cara menghidupkan kembali sains Islam sebagai proyek penelitian jangka 

panjang, praktis, dan intelektual. Tujuannya adalah untuk menerapkan prinsip-prinsip ilmu dan 

adab Islami dalam semua aktivitas sains dan teknologi modern.7 

Objek ilmu, Klasifikasi Ilmu, Hierarki Ilmu, dan Metode Ilmiah 

Dalam Islam, hal-hal metafisika lebih penting daripada hal-hal fisik. Barat menganggap 

apa pun yang bersifat imateriil, atau metafisika, tidak memiliki nilai dan hanya dianggap sebagai 

ilusi. Oleh karena itu, perspektif Islam dan Barat tentang objek ilmu berbeda. Sementara Islam 

mengutamakan aspek spiritualitas, Barat, dengan sains modernnya, menempatkan materi fisik 

sebagai hal yang paling penting.  

Dalam klasifikasi ilmu Islam, wujud disusun menurut sifat-sifat dasarnya secara hierarkis. 

Ibn Sina membaginya menjadi tiga jenis:  

 1. Wujud yang tidak secara niscaya terkait dengan materi dan gerak  

 2. Wujud-wujud yang terkadang berinteraksi dengan materi dan bergerak.  

 3. Wujud yang secara alami berhubungan dengan materi dan gerak  

Oleh karena itu, ilmu dibagi menjadi tiga kategori besar: ilmu alam atau fisik, ilmu matematika, 

dan ilmu metafisika. 

Ada klasifikasi ilmu dan metode ilmiah. Metode ilmiah Islam berbeda dengan Barat. 

Metode ilmiah modern biasanya menggunakan observasi atau eksperimen untuk meneliti hal-hal 

fisik dan empiris. Ilmuwan Islam tidak hanya menggunakan metode observasi, tetapi mereka juga 

menggunakan metode logis (burhani) untuk objek non-fisik dan metode intuitif (irfani) untuk 

objek non-fisik secara langsung. 

Integrasi Ilmu Pengetahuan Perspektif Islam 

                                                                        
7
 Muhammad Zainal Abidin, “KONSEP ILMU DALAM ISLAM: TINJAUAN TERHADAP MAKNA, 

HAKIKAT, DAN SUMBER-SUMBER ILMU DALAM ISLAM”, Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, vol. 10, no. 1 

(2016), p. 107. 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

2316  
 

 

Berdasarkan penjelasan di atas dapat dipahami bahwa dalam perspektif Filsafat 

Pendidikan Islam, kurikulum pendidikan Islam adalah alam semesta ini. Dengan merumuskan 

sifat tersebut dalam bentuk uraian ilmu pengetahuan, dan tujuan akhirnya adalah agar siswa 

dapat menjaga keberlangsungan kenyamanan alam semesta ini sebagai pelajar, Pendekatan 

pengembangan kurikulum inilah yang mengarah pada integrasi pengetahuan. 

Secara etimologi, Akh Minhaji yang dikutip oleh Harahap menjabarkan integrasi sebagai 

kata yang berasal dari kata kerja to intehrate yang bermakna to join to something else so as to form a 

whole (bergabung kepada sesuatu yang lain sehingga membentuk keterpaduan atau keseluruhan. 

Sementara dalam konteks paradigma keilmuan Islam, integrasi ilmu diartikan sebagai penyatuan 

ilmu. Kuntowijoyo mengungkapkan sebagaimana yang dikutip oleh Harahap bahwasanya hasil 

dari integrasi atau ilmu integralistik merupakan ilmu yang menyatukan wahyu Tuhan dan 

temuan pemikiran manusia bukan hanya sekedar menggabungkan saja, sehingga menjadi suatu 

prinsip keilmuan yang tidak akan mengesampinkan Tuhan atau sekularisme dan juga tidak 

mengesampingkan manusia. 8  

Hal ini juga dikemukakan oleh Al-Attas menyatakan bahwasanya integrasi yang dalam 

bentuk islamisasi ilmu dilatarbelakangi oleh keadaan umat Islam yang terbelakang dan tertinggal 

dari masyarakat Barat modern karena kesalahpahaman mereka mengenai ilmu, dimana 

menyebabkan hilangnya adab dalam masyarakat. Ilmu yang berkembang di dunia Islam dari 

Barat yang telah dimasukkan pandangan hidup Barat yang sekularisme saat ini. 9 Sedangkan 

makna kurikulum Integratif ialah kurikulum yang mengintegrasikan sejumlah disiplin keilmuan 

melalui isi kurikulum, keterampilan-keterampilan dan tujuan-tujuan yang bersifat afektif. Tujuan 

utama dari kurikulum integrative ialah mengintegrasikan sejumlah materi kurikulum dan 

komponen-komponen pembelajaran dengan menghilangkan batas-batas diantara berbagai disiplin 

keilmuan. Integritas kurikulum merujuk pada pendekatan yang mengintegrasikan nilai-nilai 

moral, etika, dan keberagaman ke dalam seluruh aspek kurikulum pendidikan. Dan integritas 

kurikulum tidak hanya berfokus pada apa yang diajarkan, tetapi juga bagaimana cara 

mengajarkannya dengan memperhatikan nilai-nilai yang dijunjung tinggi dalam masyarakat. 

Kebutuhan untuk mengembangkan kurikulum integrative pada Pendidikan tinggi islam 

disebabkan oleh adanya tuntunan kebutuhan Masyarakat dan perkembangan IPTEK. 

                                                                        
8
 Muhammad Riduan Harahap, “INTEGRASI ILMU PENGETAHUAN: PERSPEKTIF FILSAFAT 

PENDIDIKAN ISLAM”, Jurnal Hibrul‟ulama, vol. 1, no. 1 (2019). 
9
 Ibid. 



Title of the Manuscript (Author, et al.) 

 

 

       2317 
 

 

Keterpanduan antara berbagai disiplin ilmu umum dan agama perlu dilakukan, tanpa 

mengorbankan spesialisasi yang menjadi ciri Masyarakat modern. Pemikiran memadukan antara 

ilmu agama dan ilmu umum pada gilirannya membawa kepada timbulnya konsep islamisasi ilmu 

pengetahuan.10 

 Islamisasi ilmu pengetahuan salah satu bentuk respon ilmuan Muslim terhadap 

perkembangan sains modern dan dampak yang ditimbulkannya. Dan menurut Al-Attas islamisasi 

sains dapat menghindarkan manusia dari sikap ketergantungan pada fisiknya yang 

mengakibatkan akan aniaya pada diri sendiri. Sebab Sifat fisik atau jasmani memiliki 

kecendrungan lupa terhadap hakikat dan mana manusia berasal. Sehingga islamisai sains 

sebenarnya ialah mengembalikan manusia pada fitrah atau kesejatiannya. 

 Terdapat beberapa peneliti mengungkapkan bahwa Islamisasi ilmu pengetahuan modern 

menurut al Attas telah dipengaruhi oleh sekularisme dan ilmu pengetahuan Barat. Sehingga pada 

akhirnya timbullah wacana ini, diantaranya: Pertama, persoalan terpenting yang dihadapi umat 

Islam saat ini adalah persoalan ilmu pengetahuan. Kedua, sains modern tidak netral karena 

dipengaruhi oleh pandangan agama, budaya, dan filosofi yang mencerminkan kesadaran dan 

pengalaman Barat. Isu ketiga adalah isu Islam. Faktanya, pengaruh pemikiran al-Attas terhadap 

masyarakat saat ini juga sangat besar. Selain keterlibatannya dalam pendidikan nasional di tingkat 

pendidikan tinggi, kontribusinya terhadap pendirian banyak lembaga pendidikan di universitas-

universitas lokal pada tahap awal pendiriannya otomatis menjadikan beliau sebagai guru 

bangsa.11 

Maka, jika diteliti lebih lanjut dalam pandangan Islam, semua integrasi keilmuan memiliki 

kesamaan landasan yakni berasaskan pada konsep tauhid, yang sebagaimana digagas oleh Naquib 

Al-Attas ataupun Ismail Raji Al-Faruqi. Dengan konsep integrasi tauhid, meyakini bahwa Tuhan-

lah yang mutlak dan semua yang lain ialah nisbi, sehingga posisi Tuhan sebagai kebenaran mutlak 

yang al-haqq, maka diposisikan sebagai sumber dari kebenaran lain, termasuk sumber keilmuan.12 

Konsep Ilmu Dalam Islam menurut Prof. Wan Mohd Nor Wan Daud 

 Profesor Wan Mohd Nor Wan Daud mengatakan bahwa secara linguistik berasal dari kata 

                                                                        
10

 Lukman Hakim Khozin, Ishomuddin, Tobroni, Pendidikan Islam Integratif (Best Practice Integrasi 

Pendidikan Agama Islam Dalam Kurikulum Pendidikan Tinggi) (Gestalt Media, 2020). 
11

 Mahadi Abu Hassan and Khadijah Mohd Khambali, PENGISLAMAN SAINS DAN PENGARUHNYA 

DALAM PERADABAN: RESPONS ILMUWAN MUSLIM TERPILIH, vol. 6, no. 1 (2013). 
12

 Muhammad Riduan Harahap, “INTEGRASI ILMU PENGETAHUAN: PERSPEKTIF FILSAFAT 

PENDIDIKAN ISLAM”. 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

2318  
 

 

'ilm' yang berasal dari kata 'alama' yang menjelaskan bahwa ilmu adalah symbol atau petunjuk. 

Sedangkan, ma'lam (jamak ma'alim) berarti rambu lalu lintas atau sesuatu yang menunjukkan 

arah bagi seseorang atau yang menuntun seseorang. Pada intinya sains bertujuan untuk mencari 

kebenaran ilmiah yang sesuai dengan kaidah ilmiah. Sains memungkinkan seluruh umat manusia 

mencapai kebenaran melalui proses tertentu, seperti melakukan penelitian ilmiah dan berbagai 

metode lainnya.Ilmu pengetahuan dianggap sebagai kebutuhan manusia untuk mencapai 

kesejahteraan hidup di dunia dan memberikan  kemudahan untuk mengenal Tuhan.13 

Padahal, ajaran agama Islam memandang ilmu sebagai sarana yang sangat penting untuk 

mengetahui dan memahami al-Haqq, atau Allah SWT. Pada zaman dahulu kata ilmu digunakan 

untuk ilmu tentang Allah, ayat-ayatnya yaitu nikamt-nikmat dan amalan pada hambanya. Itulah 

sebabnya Islam mempunyai penjelasan lebih banyak tentang hakikat ilmu dibandingkan agama, 

budaya, atau peradaban lainnya. Al-Quran membuktikan bahwa kata ilmu telah diulang-ulang 

sebagaimana kata tauhid, dan Al-Qur'an juga merupakan sumber ilmu pengetahuan dan menjadi 

inti ajaran agama islam.14 

Sebagai seorang akademisi, Wan Mohd Nor Wan Daud telah berperan penting dalam 

mengembangkan konsep dan praktik pendidikan Islam yang berwawasan luas dan berbasis nilai-

nilai Islam di Malaysia. Salah satu kontribusi utamanya adalah dalam pengembangan konsep 

"integritas kurikulum". Konsep ini mengedepankan integrasi nilai-nilai moral dan etika Islam ke 

dalam kurikulum pendidikan sebagai cara untuk membangun karakter yang kuat dan 

bertanggung jawab pada generasi muda. Beliau juga aktif dalam penulisan dan penyuntingan 

berbagai buku dan artikel ilmiah tentang pendidikan Islam, terutama yang berkaitan dengan 

pendekatan dan metodologi pengajaran yang Islami. Pemikiran-pemikiran beliau banyak 

diterbitkan dan dihargai di kalangan komunitas akademik dan pendidikan, baik di Malaysia 

maupun di luar negeri. 

Kurikulum dan Metode Pendidikan Wan Daud 

Dalam bukunya Wan Daud, tujuan pendidikan yang dikemukakan dan diuraikan oleh AL-

Attas ialah menciptakan manusia yang baik, seorang manusia yang beradab dalam artian yang 

komprehensif. Adab menurut Al-Attas mencakup suatu pengenalan dan pengakuan mengenai 

                                                                        
13

 Sabila Akbar and Salminawati, “KONSEP ILMU DALAM ISLAM MENURUT PROF WAN MOH NOR 

WAN DAUD”, Journal Of Social Research, vol. 1, no. 3 (2022), pp. 736–47. 
14

 Ibid. 



Title of the Manuscript (Author, et al.) 

 

 

       2319 
 

 

sesuatu secara benar dan tepat; pencapaian kualitas, sifat-sifat, dan perilau yang baik untuk 

mendisiplinkan pikiran dan jiwa, yakni dengan menonjolkan tingkah laku yang benar dan tepat 

sesuai. Oleh karena itu, adab menjadi syarat dalam ilmu pengetahuan dan metode pendidikan 

untuk mengetahui hal yang benar agar mampu menjaga manusia dalam memposisikan dirinya 

dan tingkah lakunya. 15 

Pendidikan merupakan pengenalan dan pengakuan akan tempat sesuatu ke dalam dri 

manusia sehingga menggiring kepada pengenalan dan pengkuan Tuhan dalam tatanan maujud 

dan wujud. Kebenaran metafisis Tuhan sebagai Realitas Tertinggi sepenuhnya harus selaras 

dengan tujuan dan makna adab serta pendidikan sebagai ta’dib. Al-Attas menganggap bahwa 

pendidikan proses penanaman adab kedalam diri sebenarnya tidak dapat diperoleh dalam metode 

khusus, karena ilmu dan hikmah merupakan dua komponen utama dalam konsepsi adab yang 

dimana hal itu benar-benar merupakan sebuah anugerah Allah Swt. 16 

Kurikulum dan metode pendidikan yang ditulis Wan Daud dalam prespektif Al-Attas 

dapat disimpulkan sebagai berikut17,  

1. Perisapan Spritual, harus didasari dengan niat dan kesadaran penuh sebelum melakukan 

sesuatu, prinsip dasar etika ialah keikhlasan disamping kebenaran dan kesabaran. Al-Attas 

menekankan kejujuran dan keikhlasan niat dalam mencari ataupun mengajarkan ilmu. 

2. Kebergantungan pada Otoritas dan Peranan Guru, peranan guru sangat penting, oelh 

karenanya peserta didik tidak boleh tergesa-gesa belajar kepada sembarang guru. Otoritas 

tertinggi dalam ilmu ialah Al-Qur’an dan Hadits Nabi Saw. para ilmuwan laki-laki 

maupun perempuan harus benar-benar mengikuti otoritas tertinggi, memiliki derajat 

pengetahuan, kebijaksanaan, dan pengalaman spiritual yang mempraktikkan agama dalam 

tingkatan Ihsan 

3. Hierarki Ilmu Pengetahuan, secara konsisten muatan pendidikan itu sangat penting dan 

karena itu ia prioritas tertinggi dibandingkan metodenya. 

KESIMPULAN 

Dengan mengintegrasikan pemikiran Wan Mohd Nor Wan Daud dalam analisis ini, 

dapat disimpulkan bahwa integrasi kurikulum adalah strategi krusial dalam memperkuat 

karakter Islami mahasiswa di perguruan tinggi. Tujuan menuntut ilmu adalah untuk 

                                                                        
15

 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat Pendidikan dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas. 
16

 Ibid. 
17

 Ibid. 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

2320  
 

 

menanamkan kebaikan atau keadilan dalam diri manusia. Dan yang dimaksud dengan 

pribadi yang baik ialah yang Ikhlas menyadari tanggungjawabnya terhadap tuhan, serta 

senantiasa berupaya meningkatkan setiap aspek dirinya menuju kesempurnaan sebagai 

manusia yang beradab atau Insan adabi. Temuan ini tidak hanya menggambarkan relevansi 

teori dalam praktik pendidikan, tetapi juga menyoroti pentingnya penekanan pada nilai-

nilai Islami dalam setiap aspek kurikuler. al Attas menekankan bahwa pencarian ilmu yang 

serius dan bijaksana harus dilakukan bersamaan dengan pengakuan terhadap ``otoritas 

yang benar dalam setiap cabang ilmu pengetahuan dan pembelajaran'', yang mana otoritas 

tertingginya adalah Al-Qur'an dan Sunnah Nabi Muhammad SAW serta para sahabatnya 

dan para ulama sejati yang terdiri dari orang-orang yang berilmu, hikmah, dan 

berpengalaman spiritual yang mengamalkan agama pada tingkat yang unggul (ihsan). 

Meskipun ada tantangan yang perlu diatasi, seperti implementasi yang konsisten dan 

dukungan masyarakat, peluang untuk menciptakan lingkungan pendidikan yang 

membangun karakter yang kuat tetaplah besar. Dengan demikian, langkah-langkah ini 

menjadi kunci dalam mempersiapkan generasi masa depan yang tidak hanya cerdas secara 

akademis, tetapi juga kokoh dalam moral dan nilai-nilai Islam. 

REFERENCES  

Budiwan, Jauhan, Furqon Hidayatulloh, and Asrowi Yusuf, Munawir. “The Profile of the Public 

Junior High School Students ’ Character Values in Ponorogo.” Procceding Iconsme 5, no. x 

(2018): 243. 

Dewey, John. Education and Democracy and Introduction to the Philoshopy of Education. Iskandariyah: 

Library of alexsandria, 2010. 

Meidawati Suswandari. Sosiologi Pendidikan. Semarang: UPGRI, 2016. 

Montessori, Maria. Absorbent Mind. London: Kazi Publication Inc, 1949. 

Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to the Present. New York: State University 

of New York Press, 2006. 

SAYYED HOSSEIN NASR. THE ISLAMIC INTELECTUAL TRADITION IN PERSIA. New York: 

Curzon Press, 1996. 

 


