Volume 6 Number 1 (2025)  E-ISSN: 2745-4584
July-Desember 2025 https://ejournal.insuriponorogo.ac.id AL MIKRAI
Page:576 - 594 DOI: 10.37680/almikraj.v6i1.7864 Jurnal Studi Islam dan Humaniora

Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren :Mempertahankan Identitas di

Era Globalisasi

Bulhayat!

'Universitas Islam Internasional Darullughah Wadda’wah; Indonesia
Correspondence e-mail*, bulhayat@uiidalwa.ac.id!

Submitted:2025/08/15 Revised: 2025/08/30; Accepted: 2025/08/30; Published: 2025/08/31

Abstract This study examines the transformation of Islamic education in Islamic
boarding schools (pesantren), highlighting efforts to integrate the
preservation of tradition with the application of modernization to face the
challenges of globalization. As the oldest Islamic educational institutions in
Indonesia, Islamic boarding schools (pesantren) have a strong tradition of
scholarship through the teaching of yellow books, the sorogan and bandongan
methods, and the practice of daily worship. However, technological
developments, curriculum modernization, and global demands require
Islamic boarding schools to integrate religious knowledge with general
knowledge, 21st-century skills, and the use of digital technology. This study
uses a qualitative library research approach with primary sources in the form
of classical books, curriculum documents, and government regulations, as
well as secondary sources from related academic literature. The data obtained
were analyzed through content analysis to identify the main themes of the
transformation of Islamic boarding school education. The results of the
analysis show that the transformation of Islamic boarding schools includes
adaptive curriculum innovation, the implementation of active learning
methods, the use of digital technology, and a shift in the leadership style of
kiai from a charismatic-traditional model to a participatory and professional
pattern. The principle of al-Muhafazah ‘ala al-Qadim al-Salih wa al-Akhdu bi
al-Jadid al-Aslah is a philosophical foundation that maintains the identity of
Islamic boarding schools while enabling the acceptance of beneficial reforms.
This transformation not only strengthens the identity of Islamic boarding
schools but also ensures their sustainability and competitiveness in the era of
globalization. Thus, Islamic boarding schools now serve as inclusive,
adaptive, and multifunctional centers of Islamic education, capable of making
a real contribution to the development of modern society.

Keywords Transformation, Islamic Education, Islamic Boarding School, Modernization,
Tradition
@ @ © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and
conditions of the Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license,

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/.

INTRODUCTION

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang memiliki peran
penting dalam mencetak generasi Muslim berilmu, berakhlak, dan berkontribusi bagi masyarakat.
Sejak awal kemunculannya, pesantren menjadi pusat transmisi ilmu agama yang mengajarkan kitab
kuning, menginternalisasikan nilai-nilai Islam, dan menanamkan tradisi keilmuan berbasis sanad

Published by Institut Agama Islam Sunan Giri (INSURI) Ponorogo; Indonesia
Accredited Sinta 6


https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/
mailto:bulhayat@uiidalwa.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat)

yang kuat! Keunikan pesantren terletak pada kemampuannya memadukan pembelajaran formal
dan non-formal dalam lingkungan yang menekankan kedisiplinan, kesederhanaan, dan ketaatan
kepada kiai sebagai figur sentral>. Namun dalam perkembangannya, pesantren tidak terlepas dari
pengaruh perubahan sosial, politik, dan ekonomi yang terjadi di Indonesia. Modernisasi
pendidikan, kemajuan teknologi, serta tuntutan globalisasi membawa dampak signifikan terhadap
sistem, kurikulum, dan pola pengelolaan pesantren® Pesantren dituntut untuk tidak hanya
mengajarkan ilmu-ilmu keagamaan Kklasik, tetapi juga mengakomodasi ilmu-ilmu umum,
keterampilan hidup (life skills), dan pemanfaatan teknologi digital sebagai media pembelajaran.
Proses transformasi ini sejalan dengan teori transformasi pendidikan yang menekankan perlunya
inovasi agar lembaga pendidikan tetap relevan®.

Namun, transformasi ini bukan tanpa tantangan. Di satu sisi, modernisasi membawa
peluang bagi pesantren untuk meningkatkan kualitas pendidikan dan memperluas peran sosialnya.
Di sisi lain, terdapat kekhawatiran akan tergerusnya nilai-nilai tradisional yang menjadi fondasi
pembentukan karakter santri®. Hal ini memunculkan dialektika antara pelestarian warisan keilmuan
tradisional dan kebutuhan untuk menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman. Oleh karena
itu, kajian mengenai transformasi pendidikan Islam di pesantren menjadi relevan untuk melihat
bagaimana keseimbangan antara tradisi dan modernisasi dapat diwujudkan secara harmonis.

Dalam praktiknya, modernisasi pendidikan di pesantren sering kali berhadapan dengan
kekhawatiran akan tergerusnya tradisi dan nilai-nilai spiritual yang telah diwariskan secara turun-
temurun®. Tantangan terbesar adalah menemukan titik keseimbangan antara mempertahankan akar
tradisi yang menjadi ruh pesantren dan merespons tuntutan inovasi pendidikan. Beberapa
pesantren mampu menghadirkan model integrasi kurikulum yang memadukan penguasaan ilmu-
ilmu agama dengan sains, teknologi, dan keterampilan abad ke-21. Upaya ini menjadi salah satu
bentuk transformasi pendidikan Islam yang berorientasi pada masa depan tanpa meninggalkan

fondasi keilmuan klasik.

! Zamakhsary Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Kiai Dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta:
LP3ES, 2011), 45. (Jakarta: LP3ES, 2011).

2 Karel Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam Dalam Kurun Moderen (Lembaga Penelitian,
Pendidikan dan Penerangan Ekonomi dan Sosial, 1994).

3 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III, 1st ed. (Jakarta:
Kencana, 2012).

4Jack Mezirow, Learning as Transformation: Critical Perspectives on a Theory in Progress, Higher and Adult Education
Series (Wiley, 2000), https://books.google.co.id/books?id=fyad AAAAMAA].

5 Nurcholis Majid, Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Pejalanan (Jakarta, Paramadina, 1997).

¢ Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan Pesantren,
Seri INIS (INIS, 1994).

577



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

Selain itu, perkembangan kebijakan pendidikan nasional juga turut memengaruhi arah
transformasi pesantren. Integrasi kurikulum nasional, sertifikasi guru, serta akreditasi lembaga
pendidikan mengharuskan pesantren untuk mengikuti standar mutu pendidikan formal. Meski
demikian, pesantren tetap mempertahankan ciri khasnya melalui metode pengajaran tradisional
seperti sorogan, bandongan, dan pembiasaan ibadah harian yang menjadi sarana internalisasi nilai-
nilai Islam. Transformasi yang terjadi tidak semata-mata mengganti tradisi dengan modernisasi,
tetapi lebih kepada upaya kreatif menggabungkan keduanya agar pesantren tetap relevan di tengah
perubahan zaman.

Beberapa penelitian terdahulu menunjukkan bahwa pesantren modern berhasil memadukan
dua arus besar, yaitu tradisi dan modernisasi, melalui pengajaran kitab kuning dan pembiasaan
ibadah yang dikombinasikan dengan kurikulum adaptif untuk mempersiapkan santri menghadapi
tantangan global. Transformasi ini tidak hanya memengaruhi metode pembelajaran, tetapijuga pola
manajemen, strategi dakwah, dan hubungan pesantren dengan masyarakat. Afif Ramdlani et all,
menemukan bahwa pesantren mampu mempertahankan eksistensinya di tengah globalisasi berkat
kurikulum yang unggul dalam aspek identitas, kontinuitas, independensi, dan fleksibilitas. Namun,
orientasi kurikulum masih cenderung pada pemenuhan kebutuhan spiritual, sehingga
keterampilan hidup santri belum sepenuhnya terakomodasi. Oleh karena itu, kurikulum pesantren
perlu tetap berlandaskan tafaqquh fi al-din sambil mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan
keterampilan relevan untuk menghadapi berbagai sektor kehidupan’.

Menurut Mukhamat Saini, digitalisasi merupakan peluang, bukan ancaman, bagi pesantren.
Dengan pengelolaan yang tepat, teknologi mampu memperkuat nilai-nilai tradisional dan
memperluas manfaat pendidikan Islam. Tantangan utamanya adalah mengawasi penggunaan
teknologi, khususnya internet, agar sejalan dengan nilai dan etika pesantren . Hal ini diperkuat
dengan penelitian yang dilakukan oleh Nova Eliza, bahwa transformasi Pondok Pesantren At-
Thahiriyah melalui Kurikulum Merdeka berhasil memadukan nilai tradisional dengan modernisasi

pendidikan. Pendekatan ini tidak menghilangkan esensi pendidikan agama, tetapi memperluas

7 Afif Ramdlani et al., “MODERNISASI PENDIDIKAN PESANTREN ASWAJA; PENGEMBANGAN
KURIKULUM BERBASIS IDENTITAS DAN KONTINUITAS,” An Nahdhoh Jurnal Kajian Islam Aswaja 4, no. 1 (2024): 20—
35, https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v4i1.21684.

8 Mukhamat Saini, “Pesantren Dalam Era Digital: Antara Tradisi Dan Transformasi,” Tasamuh: Jurnal Studi Islam
16, no. 2 (2024): 342-56, https://doi.org/10.47945/tasamuh.v16i2.1600.

57



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat)

wawasan santri dengan keterampilan abad ke-21, sehingga lulusan seimbang dalam penguasaan
ilmu agama dan kompetensi umum?’.

Berbeda dari penelitian terdahulu yang cenderung fokus pada aspek kurikulum atau
digitalisasi, kajian ini berupaya menganalisis transformasi pesantren secara komprehensif dengan
menggunakan kerangka teori modernisasi pendidikan, dan prinsip Islam klasik al-Muhafazah ‘ala al-
Qadim al-Salih wa al-Akhdu bi al-Jadid al-Aslah. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menelaah
perubahan pada satu aspek tertentu, tetapi juga melihat keterkaitan antara tradisi, kurikulum,
teknologi, kepemimpinan, serta implikasi transformasi bagi keberlangsungan pesantren di era
globalisasi.

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara
konseptual bagaimana pesantren menjalankan transformasi pendidikan Islam dengan memadukan
tradisi dan modernisasi, sekaligus mempertahankan identitas keislaman di tengah tuntutan zaman.
METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif jenis kajian pustaka (library research),
yaitu metode yang mengandalkan data dari berbagai literatur tanpa pengumpulan data lapangan.
Tujuannya adalah menganalisis transformasi pendidikan Islam di pesantren, dengan fokus pada
dialektika antara pelestarian tradisi dan penerapan modernisasi pembelajaran. Pendekatan ini
dipilih karena mampu memberikan data konseptual dan historis yang kaya dari sumber-sumber
ilmiah yang valid 1°. Sumber data terdiri atas: (1) sumber primer berupa kitab-kitab klasik (kitab
kuning), dokumen kurikulum pesantren, regulasi pemerintah, dan karya ulama terkait pendidikan
Islam; (2) sumber sekunder berupa buku akademik, artikel jurnal, prosiding, dan laporan penelitian
tentang tradisi dan modernisasi di pesantren.

Pengumpulan data dilakukan melalui telaah literatur sistematis: identifikasi literatur dengan
kata kunci relevan, seleksi berdasarkan kredibilitas dan keterbaruan, serta kategorisasi ke dalam
tema seperti pengkajian kitab kuning, ibadah berjamaah, pembinaan akhlak, pemanfaatan
teknologi, active learning, dan kurikulum adaptif. Data yang terkumpul kemudian dianalisis
melalui content analysis untuk mengidentifikasi tema-tema utama dalam transformasi pendidikan
pesantren. Analisis ini memungkinkan peneliti menemukan pola, makna, serta keterkaitan antar-

konsep dalam literatur yang ditelaah. Untuk memperkuat kerangka analisis, penelitian ini merujuk

9 Nova Eliza, “Transformasi Pesantren Melalui Kurikulum Merdeka : Antara Tradisi Dan Modernisasi Di Pondok
Pesantren At-Thahiriyah,” Jurnal Silatene Sosial Humaniora 1, no. 1 (2023): 36-40, https://doi.org/10.53611/ncx18353.
10 Mestika Zed, Metode penelitian kepustakaan, Ed. 2 (Yayasan Obor Indonesia, 2008).
579



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

pada teori transformasi pendidikan'?, serta prinsip Islam klasik al-Muhafazah “ala al-Qadim al-Salih wa

al-Akhdu bi al-Jadid al-Aslah sebagai landasan normatif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Pewarisan Tradisi Keilmuan Pesantren

Pesantren memiliki tradisi keilmuan yang berakar pada pengajaran kitab kuning sebagai inti
dari sistem pendidikannya. Tradisi ini diwariskan secara turun-temurun melalui berbagai metode
pengajaran yang menekankan kedekatan antara kiai dan santri, serta pembelajaran berbasis sanad
keilmuan yang terjaga keotentikannya'?. Tradisi pengajaran kitab kuning ini bukan hanya sekadar
transmisi pengetahuan agama, tetapi juga merupakan proses pembentukan karakter santri melalui
internalisasi nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial yang terkandung di dalamnya. Sistem sanad yang
terjaga memastikan bahwa pengetahuan yang diajarkan memiliki legitimasi keilmuan dan otoritas
yang diakui dalam tradisi Islam, sehingga menghindarkan santri dari pemahaman agama yang
menyimpang.

Metode sorogan, yang menuntut interaksi personal antara kiai dan santri, membentuk
kedisiplinan, kesabaran, dan ketekunan belajar. Hal ini sebagaimana dalam pandangan Thohir,
bahwa metode sorogan dapat melatih kesabaran, ketekunan, kepatuhan, dan kedisiplinan para
santri, karena setiap santri dituntut untuk membaca, memahami, dan menyampaikan isi kitab di
hadapan guru secara individu’®. Dalam konteks ini, siswa tidak hanya dilatih untuk memahami isi
ilmu, tetapi juga dibangun secara mental, emosional, dan spiritual. Pelatihan yang berulang-ulang
dalam suasana yang menjunjung tinggi akhlak menjadikan metode sorogan sebagai sarana efektif
untuk membentuk kepribadian siswa yang berintegritas, sejalan dengan nilai-nilai pendidikan
Islam yang menekankan aspek tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), akhlak terhadap ilmu dan guru,
serta tanggung jawab sebagai penuntut ilmu.

Menurut Mastuhu, menegaskan bahawa pendekatan sorogan menguatkan nilai-nilai
spiritual dan moral yang diperlukan dalam membentuk watak seorang muslim sejati, kerana
melibatkan hubungan personal yang intens antara guru dan murid, serta mendorong pemahaman

mendalam terhadap isi kitab, bukan hanya sekadar hafalan’4.

11 Mezirow, Learning as Transformation: Critical Perspectives on a Theory in Progress.

12 Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Kiai Dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES,
2011), 45.

13 Kholis Thohir, Model Pendidikan Pesantren Salafi (Scopindo Media Pustaka, 2020).

14 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan
580‘



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat)

Sementara itu, metode bandongan menumbuhkan kebersamaan dan rasa tanggung jawab
kolektif dalam memahami teks-teks klasik. Dengan demikian, pesantren tidak hanya berperan
sebagai pusat pendidikan, tetapi juga sebagai institusi pelestari tradisi keilmuan Islam yang adaptif
terhadap perkembangan zaman tanpa kehilangan akar tradisinya. Menurut Husni Rahim bahawa
metode bandongan merupakan bentuk pembelajaran yang menumbuhkan kemandirian santri
dalam memahami materi’>. Dalam metode ini, kiai atau ustaz membacakan teks kitab disertai
penjelasan umum yang dianggap perlu. Sementara itu, para santri mendengarkan dan menyimak
bacaan tersebut secara seksama, berusaha memahami isi kitab yang sedang diajarkan oleh kiai atau
ustaz mereka.

Metode bandongan ini secara tidak langsung mendukung praktik nilai-nilai pendidikan
Islam, misalnya nilai tawadhu' terhadap guru, kesabaran dalam menuntut ilmu, istiqgamah
menghadiri majelis ilmu, dan keteladanan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam suasana pengajian
Bandongan, para santri tidak hanya mendengarkan isi kitab, tetapi juga menyerap nilai-nilai moral
dari para ustaz yang menyampaikan bacaan dengan penuh keikhlasan dan ketulusan. Adapaun
pembiasaan ibadah harian seperti shalat berjamaah, dzikir, pengajian rutin, dan kegiatan
muhadharah menjadi media internalisasi nilai-nilai keislaman secara praktis. Seperti yang
dikemukakan Zamakhsyari Dhofier, bahwa kekuatan pesantren terletak pada kemampuannya
membentuk karakter santri melalui kombinasi pembelajaran agama dan pembiasaan hidup
berdisiplin?®.

Tradisi ini tetap menjadi pondasi, bahkan di pesantren modern, karena ia menjaga identitas
spiritual dan moral lembaga di tengah perubahan sosial. Dalam konteks modernisasi,
mempertahankan tradisi keilmuan menjadi langkah strategis agar pesantren tidak kehilangan

ruhnya meskipun beradaptasi dengan perkembangan zaman’.

2. Inovasi Kurikulum untuk Menjawab Tantangan Zaman

Seiring perkembangan global, pesantren dituntut untuk memperluas cakupan

kurikulumnya dengan mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum. Beberapa pesantren telah

Pesantren.
15 Husni Rahim, Arah Baru Pendidikan Islam Di Indonesia (Logos Wacana Ilmu, 2001).
16 Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Kiai Dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES,
2011), 45.
17 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan (Raja Grafindo
Persada, 1995).
581



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

menerapkan kurikulum adaptif yang memuat mata pelajaran teknologi, kewirausahaan, bahasa
asing, dan keterampilan abad ke-21'8. Langkah integratif ini tidak hanya bertujuan untuk
mempertahankan relevansi pesantren di tengah arus modernisasi, tetapi juga mempersiapkan santri
agar mampu berperan aktif dalam masyarakat global tanpa kehilangan identitas keislamannya.

Integrasi kurikulum mencerminkan konsep ta’dib yang menempatkan ilmu dalam kerangka
moral-spiritual, sehingga penguasaan teknologi dan keterampilan modern tetap berlandaskan pada
nilai-nilai Islam®. Dalam konteks pesantren tradisional, kurikulum cenderung eksklusif pada kitab
kuning dan praktik ibadah, sementara pesantren modern memadukan sistem madrasah formal
dengan kurikulum nasional. Menurut data Kemenag 2023, dari 36.600 pesantren di Indonesia
dengan lebih dari 5 juta santri, sekitar 25% telah mengadopsi kurikulum integratif dan berbasis
teknologi. Dengan kata lain hingga 2024, Kementerian Agama telah membantu digitalisasi sebanyak
250 pesantren dari total 42.000 pesantren yang tersebar di seluruh Indonesia—sebuah langkah
penting menuju pengembangan kurikulum yang adaptif dan modern.

Pesantren Gontor merupakan model pesantren modern yang berhasil memadukan
pelestarian tradisi keislaman dengan inovasi pendidikan. Keberhasilan Gontor ditopang oleh sistem
KMI (Kulliyatul Mu’allimin al-Islamiyah), penerapan bahasa asing (Arab dan Inggris) dalam
kehidupan santri, serta sistem kaderisasi kepemimpinan yang terstruktur. Transformasi ini
menjadikan Gontor sebagai pesantren yang tidak hanya mencetak ulama, tetapi juga melahirkan
intelektual dan pemimpin umat yang mampu berkiprah di tingkat nasional maupun global?

Pesantren Tebuireng berhasil mengintegrasikan tradisi pendidikan klasik berbasis kitab
kuning dengan sistem pendidikan formal modern. Nilai-nilai kearifan lokal, spiritualitas, dan tradisi
keislaman tetap dijaga, sementara inovasi kurikulum, pembelajaran formal, serta penguatan
manajemen pendidikan diterapkan untuk menjawab tantangan global. Dengan demikian,
Tebuireng menjadi model pesantren yang mampu mempertahankan identitas Islam sekaligus

relevan dalam membangun masyarakat yang inklusif, adaptif, dan toleran?'. Dengan demikian,

18 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan.

¥ Syed Mumammad Naquib.N. Al-Attas, The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy
of Education (Qadeem Press, 2023).

20 Arifah Nur Salsabila and Nasywa Kynda Sanina, “Sinergi Tradisi Dan Inovasi: Pendekatan Modern Dan
Pemanfaatan Teknologi Dalam Sistem Pembelajaran Di Pondok Modern Gontor,” Konferensi Nasional Tarbiyah UNIDA
Gontor 3 (2024).

2 Jasminto, “THE VALUES OF LOCAL WISDOM IN ISLAMIC EDUCATION AT PESANTREN TEBUIRENG A
Philosophical Study on The Role of Pesantren in Building Social Harmony,” Proceedings of Annual Conference for Muslim
Scholars (AnCoMS) (Surabaya) 8 No. 1 (2024).

58



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat)

lulusan pesantren diharapkan tidak hanya memiliki kompetensi akademik dan profesional, tetapi
juga akhlak mulia yang menjadi ciri khas pendidikan Islam?2.

Selain itu, modernisasi kurikulum di pesantren juga menuntut inovasi metode pembelajaran.
Beberapa pesantren telah mulai mengombinasikan metode tradisional seperti sorogan dan
bandongan dengan pendekatan pembelajaran aktif (active learning) serta pemanfaatan teknologi
digital. Penggunaan media pembelajaran berbasis daring, aplikasi pengelolaan kelas, dan sumber
daya digital internasional memberi peluang bagi santri untuk memperluas wawasan tanpa
meninggalkan basis keilmuan Islam. Namun, adaptasi ini tetap diseleksi secara ketat untuk
memastikan bahwa konten yang digunakan selaras dengan prinsip-prinsip akidah dan akhlak
Islami.

Lebih jauh, integrasi ini memperkuat posisi pesantren sebagai lembaga pendidikan yang
mampu menjawab tantangan zaman sekaligus menjaga warisan intelektual Islam. Pesantren
menjadi pusat pembentukan insan kaffah yang tidak hanya mumpuni secara intelektual, tetapi juga
matang secara spiritual dan sosial. Hal ini sejalan dengan visi pendidikan Islam yang menghendaki
keseimbangan antara ‘ilm (pengetahuan) dan ‘amal (pengamalan), sehingga lulusan pesantren
dapat berkontribusi positif dalam pembangunan bangsa di berbagai bidang, baik pendidikan,
ekonomi, maupun kebudayaan?.

Menurut Gus Dur, sebagaimana dikutip oleh M. Sufyan Riady dan Moh. Wardi, bahwa
pesantren perlu melakukan pembaruan kurikulum yang bersifat lebih integratif. Santri tidak cukup
hanya dibekali ilmu-ilmu yang berkaitan dengan ritual keagamaan sehari-hari yang bersifat praktis
dan pragmatis, tetapi juga harus mendapatkan pengetahuan umum sebagai bekal menghadapi
perkembangan zaman. Meski demikian, sebelum langkah tersebut dilakukan, Gus Dur menekankan
pentingnya upaya standarisasi kurikulum pesantren, baik di tingkat lokal, regional, maupun
nasional. Ia menilai bahwa sistem pendidikan pesantren hingga kini belum memiliki kesamaan
dasar, selain penggunaan buku-buku wajib (kutub al-muqgarranah) yang relatif serupa?.

Perbedaan tersebut muncul karena variasi sistem pendidikan yang diterapkan ada pesantren
yang murni menggunakan metode pengajian tanpa sekolah atau madrasah, ada yang
mengandalkan sistem madrasah secara klasikal, dan ada pula yang menggabungkan keduanya.

Oleh sebab itu, Gus Dur berpendapat bahwa penyatuan kurikulum di antara pondok pesantren

22 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III.
2 Abudin Nata, Pendidikan Islan Di Era Milenial (Jakarta: Kencana, 2020).
2 M Sufyan Riady and Moh. Wardi, “Telaah Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Tentang Pondok Pesantren,”
Dirosat : Journal of Islamic Studies 6, no. 1 (2021): 37, https://doi.org/10.28944/dirosat.v6i1.468.
583



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

tidak mungkin dilakukan selama perbedaan-perbedaan mendasar dalam sistem pendidikan
tersebut masih ada. Lebih lanjut Machfudz mengatakan bahwa, perkembangan ilmu pengetahuan
dan teknologi di era globalisasi menuntut hadirnya sumber daya manusia yang tidak hanya
berkualitas secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas moral. Dalam konteks ini, pesantren
sebagai lembaga pendidikan yang berfokus pada pendalaman ilmu-ilmu keagamaan (tafaqquh
fiddin) tetap menjadi tumpuan dan harapan masyarakat. Keberlangsungan eksistensi pondok
pesantren hingga saat ini tidak terlepas dari dukungan dan partisipasi aktif masyarakat dalam
menjaga, melestarikan, dan mengembangkannya, sehingga terbentuk kemandirian institusi di
dalamnya?.

Keberadaan pesantren menjadi salah satu alternatif penting di antara berbagai jenis
pendidikan yang ada di Indonesia. Dalam perkembangan terkini, isu akuntabilitas publik semakin
mengemuka, seiring dengan meningkatnya tuntutan masyarakat terhadap penyediaan layanan
pendidikan yang berkualitas, khususnya di bidang pendidikan Islam. Hal ini menjadikan
akuntabilitas manajemen pendidikan di pondok pesantren sebagai fokus utama, mengingat
perannya yang strategis sebagai lembaga pendidikan Islam yang tidak hanya mentransfer
pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter dan moral generasi penerus?.

Inovasi kurikulum pesantren kini juga mengadopsi pendekatan pembelajaran aktif (active
learning), kolaboratif, dan berbasis proyek, yang memberikan ruang bagi santri untuk mengasah
keterampilan berpikir kritis serta kreatif. Melalui langkah ini, pesantren diharapkan mampu
melahirkan lulusan yang tidak hanya mendalam ilmunya dalam bidang agama, tetapi juga memiliki
kompetensi yang relevan dan adaptif di berbagai sektor kehidupan. Dengan demikian, pesantren
dapat mempertahankan perannya sebagai pusat pendidikan Islam yang responsif terhadap
perkembangan zaman, sekaligus tetap menjadi penjaga tradisi dan nilai-nilai luhur yang telah
diwariskan secara turun-temurun.

Dari penjelasan diatas dapat dipahami bahwa, pesantren tradisional berfokus pada kitab
kuning dan tafaqquh fiddin dengan metode sorogan, bandongan, serta kepemimpinan karismatik
kiai. Kurikulumnya dominan agama, minim ilmu umum, dan penggunaan teknologi sangat
terbatas. Sebaliknya, pesantren modern mengintegrasikan ilmu agama dengan sains, teknologi,

bahasa asing, serta menerapkan manajemen kolegial dan administratif. Pemanfaatan teknologi

% Machfudz, Model Kepemimpinan Kyai Pesantren, 1st ed. (Pustaka IImu, 2020).
2 Machfudz, Model Kepemimpinan Kyai Pesantren.

.



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat)

digital, sistem madrasah formal, dan program pemberdayaan masyarakat menjadi ciri khasnya.
Secara kritis, pesantren tradisional unggul dalam menjaga orisinalitas tradisi dan pembentukan
karakter spiritual, tetapi kurang adaptif terhadap tuntutan kompetensi global. Sebaliknya,
pesantren modern responsif terhadap kebutuhan zaman dan kompetitif dalam pendidikan, namun
berisiko melemahkan akar tradisi bila tidak dikelola dengan bijak.

3. Pemanfaatan Teknologi dalam Pembelajaran Pesantren

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi (TIK) telah membawa perubahan
signifikan dalam dunia pendidikan, termasuk di lingkungan pesantren. Meskipun pesantren
dikenal sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional, banyak di antaranya yang kini mulai
memanfaatkan teknologi sebagai sarana peningkatan kualitas pembelajaran. Pemanfaatan teknologi
ini mencakup berbagai aspek, mulai dari penggunaan perangkat digital, media pembelajaran
daring, hingga pengelolaan administrasi berbasis teknologi.

Salah satu bentuk pemanfaatan teknologi yang paling umum di pesantren adalah
penggunaan perangkat seperti komputer, proyektor, dan layar interaktif untuk mendukung proses
belajar mengajar. Alat-alat ini membantu kiai dan ustaz menyajikan materi secara lebih visual dan
interaktif, sehingga memudahkan santri memahami konsep-konsep yang kompleks. Selain itu,
akses internet memungkinkan pesantren memanfaatkan sumber belajar digital seperti e-book, video
pembelajaran, dan artikel ilmiah, yang dapat memperkaya wawasan santri di luar materi kitab
kuning.

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan oleh Umar Manshur dan Nurul Makiyah,
bahwa pemanfaatan tekhnologi dalam pembelajaran di pesantren, khususnya penerapan inovasi
pembelajaran melalui pertunjukan seni berbasis podcast di Pondok Pesantren Darullughah Wal
Karomah terbukti efektif dalam meningkatkan kualitas pembelajaran bahasa Arab santri. Program
ini tidak hanya menyediakan media untuk melatih keterampilan berbahasa terutama mendengar,
berbicara, dan memperkaya kosakata tetapi juga menciptakan suasana belajar yang kreatif,
interaktif, dan kontekstual dengan kehidupan sehari-hari. Keberhasilan program ini tampak pada
tingginya partisipasi aktif santri, baik sebagai pembawa acara, narasumber, maupun pendengar
setia, yang membuat mereka lebih percaya diri dan termotivasi menggunakan bahasa Arab dalam
berbagai situasi. Selain itu, pertunjukan seni berbasis podcast mampu mengintegrasikan unsur

bahasa, seni, dan budaya Arab sehingga pembelajaran menjadi lebih bermakna dan berkesan?.

% Umar Manshur and Nurul Makiyah, “Enhancing Educational Excellence: Elevating Learning Quality Through
Podcast-Based Arts Performances in Pesantren,” Journal of Islamic Education Research 5, no. 1 (2024): 1-12,

585



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

Selain untuk proses pembelajaran, teknologi juga digunakan dalam manajemen dan
administrasi pesantren. Sistem informasi akademik berbasis web, aplikasi presensi digital, dan
pengelolaan data santri mempermudah koordinasi internal serta meningkatkan transparansi.
Pemanfaatan teknologi ini membantu pesantren menjadi lebih tertata dan efisien dalam mengelola
sumber daya. Hal ini selaras dengan hasil kajian yang dilakukan oleh Ali Muchasan dan Dhuhaa
Rohmawan, bahwa pemanfaatan Teknologi di Pesantren dapat menjadi sarana strategis untuk
meningkatkan kualitas pembelajaran dan manajemen pesantren, baik melalui media pembelajaran
digital, platform daring, maupun sistem administrasi berbasis teknologi. Meski menghadapi
tantangan seperti keterbatasan infrastruktur dan potensi dampak negatif, pemanfaatan teknologi
yang selektif dan bijak memungkinkan pesantren tetap mempertahankan tradisi keilmuannya
sambil beradaptasi dengan tuntutan zaman?®

Namun, pemanfaatan teknologi di pesantren tidak terlepas dari tantangan. Salah satunya
adalah keterbatasan infrastruktur, terutama di pesantren yang berada di daerah pedesaan dengan
akses internet yang minim. Selain itu, terdapat kekhawatiran bahwa penggunaan teknologi yang
berlebihan tanpa filter dapat membuka peluang masuknya konten yang tidak sesuai dengan nilai-
nilai Islam. Oleh karena itu, pesantren perlu menerapkan prinsip selektif dan bijak dalam
mengadopsi teknologi, memastikan bahwa semua penggunaannya tetap selaras dengan misi
pendidikan Islam
4. Gaya Kepemimpinan Kiai dalam Mendorong Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren

Pesantren merupakan sebuah lingkungan budaya yang memiliki kekhasan tersendiri, yang
dapat dikategorikan sebagai subkultur dalam masyarakat Indonesia. Subkultur ini dibangun atas
tiga unsur utama. Pertama, pola kepemimpinan pesantren berbeda dengan pola kepemimpinan
yang berlaku di lingkungan masyarakat atau pemerintahan pada umumnya. Kedua, sumber
rujukan atau literatur yang digunakan bersifat universal, yaitu kitab-kitab klasik yang telah terjaga
selama berabad-abad. Ketiga, pesantren memiliki sistem nilai yang utuh dan khas, berbeda dari
sistem nilai yang berlaku di masyarakat luas. Berdasarkan ketiga elemen tersebut, pesantren
menetapkan kurikulumnya sendiri dan mendirikan lembaga pendidikannya secara mandiri sebagai

bentuk respons terhadap berbagai tantangan eksternal .

https://doi.org/10.35719/jier.v5i1.371.

2 Ali Muchasan et al., “Pemanfaatan Teknologi Di Pesantren ( Dampak Dan Solusi Dalam Konteks Pendidikan
), INOVATIF: Jurnal Penelitian  Pendidikan, =~ Agama, Dan  Kebudayaan 10, no. 1 (2024): 16-33,
https://doi.org/10.55148/inovatif.v10i1.849.

» Muklas Syarkun, Ensiklopedi Abdurrahman Wahid: Riwayat Gus Dur, Ensiklopedi Abdurrahman Wahid (PPPKI,
586‘



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat)

Eksistensi pondok pesantren tidak dapat dipisahkan dari pengaruh dan peran sentral
seorang kiai. Sebagai sosok yang menguasai ilmu agama dan mentransfernya kepada masyarakat
pesantren, kiai memegang peranan penting dalam mengembangkan wawasan keagamaan para
santri. Kepemimpinan kiai di lingkungan pesantren terbukti efektif dalam membangun citra positif
pesantren di mata masyarakat, khususnya terkait kualitas pengajaran agama. Kemasyhuran sebuah
pesantren umumnya sejalan dengan reputasi besar sang kiai, terutama kiai pendiri (muassis), yang
menjadi simbol dan identitas pesantren tersebut.

Kepemimpinan di pesantren bersifat khas karena melebur antara fungsi keagamaan,
pendidikan, dan pengelolaan sosial. Model kepemimpinan tradisional di pesantren umumnya
bersandar pada otoritas kultural dan spiritual sang kyai seorang tokoh yang sekaligus guru,
pembimbing moral, dan pengelola institusi. Otoritas kyai sering bersifat karismatik dan patrimonial
legitimasi datang dari sanad keilmuan, wibawa keagamaan, dan pengakuan komunitas, bukan
semata struktur birokratik formal.

Dalam ranah pendidikan, baik terkait format kelembagaan, kurikulum, maupun metode
yang digunakan, seluruhnya berada di bawah kebijakan dan keputusan kiai. Semua aspek kebijakan
pendidikan maupun pengelolaan manajerial pada dasarnya ditentukan oleh kiai, sementara pihak
lain hanya berperan sebagai pendukung. Dalam sejarah kepesantrenan, ketika terjadi perbedaan
pendapat antara santri dan kiai, tidak pernah tercatat santri berhasil mengungguli atau mengubah
keputusan kiai. Kepemimpinan kiai yang bersifat karismatik dapat memunculkan pola
kepemimpinan yang cenderung otoriter dan memegang kekuasaan mutlak. Model kepemimpinan
seperti ini diperkirakan sulit bertahan lama, terutama jika proses kaderisasi terbatas pada garis
keturunan. Hal ini disebabkan tidak semua putra kiai memiliki kapasitas, orientasi, dan minat yang
sama dengan ayahnya. Akibatnya, tidak jarang putra kiai memilih menempubh jalur di luar dunia
pesantren®.

Seiring modernisasi, muncul model kolegial dan administratif: manajemen pesantren mulai
menerapkan struktur kelembagaan (yayasan, pengurus, dan dewan pendidikan) serta pembagian
tugas administratif kepala sekolah madrasah, manajer yayasan, bendahara, dan sebagainya.
Pendekatan ini memungkinkan profesionalisasi layanan pendidikan, pelaporan keuangan, dan
hubungan eksternal (donatur, pemerintah), serta mendorong akuntabilitas yang lebih jelas.

Model partisipatif - demokratis juga berkembang, khususnya di pesantren yang membuka

2013), https://books.google.co.id/books?id=kbJovgEACAA].
30 Machfudz, Model Kepemimpinan Kyai Pesantren.
587



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

ruang konsultasi antara kyai, pengurus, ustadz/ustadzah, dan perwakilan santri. Kepemimpinan
partisipatif meningkatkan keterlibatan komunitas, menumbuhkan rasa kepemilikan santri terhadap
kebijakan internal, dan mendorong inovasi pendidikan. Namun, penerapan partisipasi sering
menemui kendala: perbedaan visi antar-pengurus, hambatan budaya hierarki, dan kebutuhan akan
kapasitas fasilitasi dialog. Pada level konseptual, beberapa pesantren mengadopsi kepemimpinan
transformasional kyai atau pengurus yang menginspirasi perubahan visi institusi,
mengintegrasikan kurikulum modern (sains, bahasa asing, teknologi) tanpa melepaskan inti tradisi
kitab kuning. Model hibrida ini dianggap efektif menghadapi tuntutan zaman sambil
mempertahankan legitimasi tradisional.

5. Model Pesantren Masa Depan di Era Globalisasi

Prinsip al-Muhafazah ‘ald al-Qadim al-Salih wa al-Akhdu bi al-Jadid al-Aslah merupakan kaidah
yang secara harfiah berarti “memelihara tradisi lama yang baik dan mengambil hal baru yang lebih baik.”
Kaidah ini sering dijadikan landasan filosofis oleh pesantren dalam merespons perubahan zaman.
Secara historis, pesantren di Indonesia memiliki akar yang kuat pada tradisi keilmuan Islam klasik,
yang terejawantah dalam pengajaran kitab kuning, metode sorogan dan bandongan, serta
pembiasaan ibadah yang terintegrasi dengan kehidupan sehari-hari santri.

Prinsip ini menegaskan bahwa modernisasi dan inovasi dalam pendidikan pesantren harus
dilakukan tanpa mengorbankan nilai-nilai luhur dan warisan tradisi yang telah teruji sepanjang
masa.

Dalam konteks pesantren, al-Qadim al-Salih merujuk pada berbagai tradisi pendidikan,
sistem sanad keilmuan, dan nilai moral-spiritual yang diwariskan dari generasi ulama terdahulu.
Tradisi ini mencakup penggunaan kitab kuning sebagai rujukan utama, adab belajar antara kiai dan
santri, serta kegiatan keagamaan seperti muhadharah, halagah, dan pengajian rutin. Semua ini
dipandang sebagai warisan yang tidak hanya memiliki nilai historis, tetapi juga relevan untuk
pembentukan karakter santri®’. Sementara itu, al-Jadid al-Aslah merujuk pada inovasi atau
pembaruan yang membawa manfaat lebih besar, baik dalam aspek metodologi, materi, maupun
teknologi pendidikan. Misalnya, integrasi ilmu agama dengan ilmu umum, penggunaan media
pembelajaran digital, atau penerapan manajemen modern dalam pengelolaan pesantren.

Penerapan prinsip ini terlihat jelas pada banyak pesantren modern yang memadukan sistem

31 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan
Pesantren.

58



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat)

pendidikan klasik dengan kurikulum adaptif. Mereka tetap mempertahankan pengajaran kitab
kuning, tetapi juga menambahkan mata pelajaran seperti bahasa asing, teknologi informasi,
kewirausahaan, dan keterampilan abad ke-21. Pendekatan ini sesuai dengan pandangan Syed
Muhammad Naquib al-Attas bahwa pendidikan Islam harus menempatkan ilmu dalam kerangka
moral-spiritual, sehingga penguasaan teknologi dan ilmu modern tidak memisahkan manusia dari
tujuan hidup yang hakiki32.

Prinsip al-Muhafazah juga menjadi pedoman agar pesantren tidak terjebak dalam dua
ekstrem: konservatisme yang menolak semua pembaruan, atau liberalisme yang mengabaikan akar
tradisi. Dengan memelihara tradisi yang baik, pesantren menjaga kesinambungan identitas dan
otoritas keilmuan Islam. Sementara dengan menerima hal baru yang lebih baik, pesantren
memastikan keberlanjutan perannya dalam menjawab kebutuhan umat di era globalisasi.
Azyumardi Azra menekankan bahwa pesantren yang mampu memadukan tradisi dan modernisasi
akan tetap relevan dan kompetitif dalam sistem pendidikan nasional maupun internasional®.
Menurut Gus Dur, pesantren tetap perlu menjaga jati dirinya sebagai pelestari tradisi keilmuan
klasik. Artinya, pesantren tidak boleh sepenuhnya terhanyut dalam arus modernisasi, melainkan
hanya mengadopsi unsur-unsur yang dinilai membawa manfaat positif bagi pengembangan dan
kemajuan lembaga.

Namun, penerapan prinsip ini memerlukan kebijaksanaan dalam seleksi dan adaptasi. Tidak
semua hal baru layak diadopsi, begitu pula tidak semua tradisi lama relevan untuk dipertahankan.
Proses filtering harus dilakukan berdasarkan pertimbangan maslahat, kesesuaian dengan ajaran
Islam, dan kebutuhan riil masyarakat. Dengan demikian, prinsip al-Muhafazah ‘ala al-Qadim al-
Salih wa al-Akhdu bi al-Jadid al-Aslah tidak hanya menjadi slogan, tetapi benar-benar menjadi
kerangka kerja strategis dalam pengembangan pesantren yang dinamis, adaptif, dan berorientasi
pada kemaslahatan umat.

Implikasi Transformasi terhadap Peran Pesantren

Transformasi pesantren dari lembaga tradisional menjadi modern membawa implikasi
penting : (a) memperluas fungsi dari tafaqquh fiddin menjadi pusat pendidikan multidimensi, (b)
meningkatkan peran sosial-ekonomi melalui pemberdayaan masyarakat, dan (c) menjalin

kemitraan dengan pemerintah dan lembaga internasional®. Namun, dinamika sosial dan kemajuan

32 Al-Attas, The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education.
3 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III.
3 Manfred Ziemek, Pesantren Dalam Perubahan Sosial (Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat
(P3M), 1986).
589



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

teknologi memaksa pesantren memperluas orientasinya, tidak hanya mencetak ulama tetapi juga
menghasilkan sumber daya manusia yang kompeten di berbagai bidang kehidupan?®

Menurut Azyumardi Azra sebagaimana dikutip oleh [judin dan Munawaroh, bertahannya
(survival) pondok pesantren disebabkan oleh kultur Jawa yang bersifat involutif dan menekankan
harmoni, sehingga mampu menyerap kebudayaan luar tanpa menghilangkan identitasnya3¢. Hal ini
menunjukkan bahwa transformasi yang terjadi di pesantren bukan sekadar bentuk adaptasi
pragmatis, tetapi merupakan kelanjutan dari tradisi kultural yang lentur dan akomodatif terhadap
perubahan.

Dari sisi kepemimpinan, kiai tetap menjadi figur sentral yang menentukan arah kebijakan
pendidikan, kurikulum, dan metode pembelajaran. Tradisi kepemimpinan kharismatik yang
mengandalkan legitimasi spiritual kini mulai berpadu dengan pola kepemimpinan partisipatif yang
mengedepankan manajemen modern ¥. Perubahan ini memungkinkan pesantren menjalin
kemitraan strategis dengan pemerintah, lembaga pendidikan formal, dan organisasi internasional,
tanpa mengorbankan identitas tradisionalnya.

Dalam aspek kurikulum, integrasi materi umum seperti sains, teknologi, bahasa asing, dan
keterampilan praktis ke dalam sistem pendidikan pesantren mencerminkan upaya harmonisasi
antara warisan intelektual Islam dan kebutuhan zaman 3. Langkah ini memperluas peran pesantren
sebagai lembaga pendidikan yang tidak hanya berfokus pada transmisi ilmu agama, tetapi juga
membekali santri dengan kecakapan hidup dan kompetensi profesional. Implikasi transformasi ini
juga terlihat pada ranah sosial. Pesantren kini terlibat aktif dalam pemberdayaan masyarakat,
pengembangan ekonomi berbasis komunitas, serta advokasi sosial dan budaya. Peran ganda ini
memperkuat posisi pesantren sebagai agen perubahan yang memadukan dimensi spiritual,
intelektual, dan sosial-ekonomi %.

Dengan demikian, transformasi pendidikan Islam di pesantren membawa implikasi strategis
berupa pergeseran fungsi dari lembaga pendidikan tradisional yang eksklusif menjadi institusi
inklusif, adaptif, dan multifungsi. Pesantren tetap mempertahankan akar tradisinya, namun mampu

memanfaatkan modernisasi untuk meningkatkan relevansi dan kontribusinya di era globalisasi.

% Machfudz, Model Kepemimpinan Kyai Pesantren.
%6 judin and Nenden Munawaroh, Ketahanan Lembaga Pendidikan Pondok Pesantren, 1st ed. (Pena Persada, 2021).
% Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Kiai Dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES,
2011), 45.
3 Syarkun, Ensiklopedi Abdurrahman Wahid: Riwayat Gus Dur.
% Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III.
590‘



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat)

Sebagai penguatan analisis, hasil pembahasan ini dapat dipahami melalui tiga kerangka
teori utama. Pertama, Teori Modernisasi Pendidikan (Inkeles & Smith) yang menekankan bahwa
lembaga pendidikan tradisional hanya akan bertahan jika mampu menyesuaikan diri dengan
kebutuhan masyarakat modern; dalam konteks pesantren, hal ini tercermin pada adopsi kurikulum
sains, teknologi, dan bahasa asing sebagai wujud modernisasi pendidikan®. Kedua, Teori
Perubahan Sosial yang menunjukkan bahwa perubahan sosial di pesantren berjalan melalui proses
difusi inovasi, seperti penggunaan teknologi informasi, pembaruan kurikulum, dan pola
kepemimpinan partisipatif yang dimulai dari kiai sebagai opinion leader hingga diterima luas oleh
komunitas pesantren*. Ketiga, Teori Manajemen Pendidikan Islam Mastuhu, yang menegaskan
pentingnya keseimbangan antara nilai spiritual dan efisiensi manajerial; transformasi
kepemimpinan kiai dari model karismatik ke kolegial-administratif menjadi implementasi nyata
teori ini sehingga pesantren tetap mampu menjaga nilai ruhiyah sekaligus meningkatkan
akuntabilitas kelembagaan*?. Dengan demikian, ketiga teori tersebut secara integratif memberikan
landasan konseptual bagi pemahaman transformasi pesantren dalam menjaga tradisi sekaligus
beradaptasi dengan modernitas.

Bagan Alur Sintesis Transformasi Pesantren

Kurikulum )_'[ Teknologi ]_’[ Kepemimpinan Implikasi

Tradisi: Sanad, kitab kuning, metode sorogan-bandongan.

Kurikulum: Integrasi ilmu agama dan umum.
Teknologi: E-learning, administrasi digital.
Kepemimpinan: Karismatik, kolegial, transformasional.
Implikasi: Pesantren sebagai agen perubahan sosial, pendidikan, dan peradaban.

Sintesis dari keseluruhan pembahasan menunjukkan bahwa tradisi, kurikulum, teknologi,
dan kepemimpinan kiai saling terkait dalam membentuk model pesantren masa depan. Pesantren
tidak lagi sekadar pusat transmisi ilmu agama, tetapi agen perubahan sosial, pendidikan, dan

peradaban Islam. Dengan mengintegrasikan teori modernisasi pendidikan, difusi inovasi, dan

40 A. Inkeles and D.H. Smith, Becoming Modern: Individual Change in Six Developing Countries, Harvard Paperback
(Harvard University Press, 1974), https://books.google.co.id/books?id=jxuFAAAAIAA].

41 Everett M. Rogers, Diffusion of  Imnovations, 5th Edition (Free Press, 2003),
https://books.google.co.id/books?id=9U1K5LjUOWEC.

42 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan
Pesantren.

591



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

manajemen pendidikan Islam, diskusi ini menegaskan bahwa pesantren merupakan lembaga
pendidikan Islam yang dinamis, adaptif, dan tetap berakar kuat pada tradisi.
KESIMPULAN

This summarizes the evidence of the main points or findings of research problems that are
by the research objectives. It consists of two paragraphs (maximum).

Please do not restate findings and discussions. Provide a meeting of the overall scope of the
article and a concluding remark

Sesuai dengan tujuan penelitian, dapat disimpulkan bahwa transformasi pendidikan
Islam di pesantren merupakan sebuah proses adaptif yang memadukan pelestarian tradisi
dengan inovasi modern. Pesantren tetap menjaga identitasnya melalui pengajaran kitab
kuning, sanad keilmuan, dan tradisi ibadah, namun sekaligus membuka ruang pembaruan
melalui integrasi ilmu umum, pemanfaatan teknologi, pengembangan keterampilan abad
ke-21, serta penerapan gaya kepemimpinan yang lebih partisipatif dan profesional.

Penelitian ini memberikan kontribusi teoretis dengan memperkuat kerangka
modernisasi pendidikan melalui konteks kepesantrenan, sekaligus menawarkan model
transformasi yang berlandaskan prinsip al-Muhafazah ‘ala al-Qadim al-Salih wa al-Akhdu bi al-
Jadid al-Aslah. Model ini menegaskan bahwa keberlangsungan pesantren di era globalisasi
sangat bergantung pada kemampuannya menjaga tradisi sambil mengadopsi inovasi yang
maslahat. Dengan demikian, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai pusat tafaqquh fi al-
din, tetapi juga sebagai institusi inklusif dan multifungsi yang mampu berkontribusi dalam
pembangunan masyarakat.

Implikasi praktis dari penelitian ini adalah perlunya pesantren terus memperkuat
manajemen kurikulum integratif, memperluas adopsi teknologi secara selektif dan bijak,
serta mengembangkan kepemimpinan partisipatif yang mendorong akuntabilitas dan
kolaborasi. Bagi pemerintah, hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan dalam merumuskan
kebijakan penguatan pesantren melalui program digitalisasi dan peningkatan kapasitas
sumber daya manusia. Sementara bagi masyarakat, transformasi ini menegaskan relevansi
pesantren sebagai mitra strategis dalam mencetak generasi berilmu, berakhlak, dan siap

menghadapi tantangan global.

g



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat)

Adapun rekomendasi untuk penelitian lanjutan adalah perlunya kajian lapangan
yang lebih mendalam mengenai implementasi digitalisasi pesantren, analisis pengaruh
kepemimpinan partisipatif terhadap mutu pendidikan, serta studi komparatif internasional

mengenai transformasi pesantren dengan lembaga pendidikan Islam di berbagai negara.
REFERENSI

Al-Attas, Syed Mumammad Naquib.N. The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic
Philosophy of Education. Qadeem Press, 2023.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III. 1st ed.
Jakarta: Kencana, 2012.

Dhofier, Zamakhsary. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Kiai Dan Visinya Mengenai Masa Depan
Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011), 45. Jakarta: LP3ES, 2011.

Hasbullah. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan.
Raja Grafindo Persada, 1995.

ljudin, and Nenden Munawaroh. Ketahanan Lembaga Pendidikan Pondok Pesantren. 1st ed. Pena
Persada, 2021.

Inkeles, A., and D.H. Smith. Becoming Modern: Individual Change in Six Developing Countries. Harvard
Paperback. Harvard University Press, 1974.
https://books.google.co.id/books?id=jxuFAAAAIAA]J.

Jasminto. “THE VALUES OF LOCAL WISDOM IN ISLAMIC EDUCATION AT PESANTREN
TEBUIRENG A Philosophical Study on The Role of Pesantren in Building Social Harmony.”
Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars (AnCoMS) (Surabaya) 8 No. 1 (2024).

Machfudz. Model Kepemimpinan Kyai Pesantren. 1st ed. Pustaka Ilmu, 2020.
Majid, Nurcholis. Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Pejalanan. Jakarta, Paramadina, 1997.

Manshur, Umar, and Nurul Makiyah. “Enhancing Educational Excellence: Elevating Learning
Quality Through Podcast-Based Arts Performances in Pesantren.” Journal of Islamic Education
Research 5, no. 1 (2024): 1-12. https://doi.org/10.35719/jier.v5i1.371.

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem
Pendidikan Pesantren. Seri INIS. INIS, 1994.

Mezirow, Jack. Learning as Transformation: Critical Perspectives on a Theory in Progress. Higher and
Adult Education Series. Wiley, 2000. https://books.google.co.id/books?id=fyad AAAAMAA]J.

Muchasan, Ali, Nur Syam, and Anis Humaidi. “Pemanfaatan Teknologi Di Pesantren ( Dampak Dan
Solusi Dalam Konteks Pendidikan ).” INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan
Kebudayaan 10, no. 1 (2024): 16-33. https://doi.org/10.55148/inovatif.v10i1.849.

Nata, Abudin. Pendidikan Islan Di Era Milenial. Jakarta: Kencana, 2020.

Nova FEliza. “Transformasi Pesantren Melalui Kurikulum Merdeka: Antara Tradisi Dan
Modernisasi Di Pondok Pesantren At-Thahiriyah.” Jurnal Silatene Sosial Humaniora 1, no. 1
(2023): 36—40. https://doi.org/10.53611/ncx18353.

Rahim, Husni. Arah Baru Pendidikan Islam Di Indonesia. Logos Wacana Ilmu, 2001.

593



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

Ramdlani, Afif, Sa’diyatul Ulya, and Ainul Hikam. “MODERNISASI PENDIDIKAN PESANTREN
ASWAJA; PENGEMBANGAN KURIKULUM BERBASIS IDENTITAS DAN KONTINUITAS.”
An  Nahdhoh  Jurnal  Kajian — Islam  Aswaja 4, no. 1  (2024):  20-35.
https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v4i1.21684.

Riady, M Sufyan, and Moh. Wardi. “Telaah Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Tentang Pondok
Pesantren.” Dirosat:  Journal — of  Islamic  Studies 6, no. 1 (2021):  37.
https://doi.org/10.28944/dirosat.v6i1.468.

Rogers, Everett M. Diffusion of Innovations, 5th  Edition. Free Press, 2003.
https://books.google.co.id/books?id=9U1K5LjUOWEC.

Saini, Mukhamat. “Pesantren Dalam Era Digital: Antara Tradisi Dan Transformasi.” Tasamuh: Jurnal
Studi Islam 16, no. 2 (2024): 342-56. https://doi.org/10.47945/tasamuh.v16i2.1600.

Salsabila, Arifah Nur, and Nasywa Kynda Sanina. “Sinergi Tradisi Dan Inovasi: Pendekatan Modern
Dan Pemanfaatan Teknologi Dalam Sistem Pembelajaran Di Pondok Modern Gontor.”
Konferensi Nasional Tarbiyah UNIDA Gontor 3 (2024).

Steenbrink, Karel. Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam Dalam Kurun Moderen. Lembaga
Penelitian, Pendidikan dan Penerangan Ekonomi dan Sosial, 1994.

Syarkun, Muklas. Ensiklopedi Abdurrahman Wahid: Riwayat Gus Dur. Ensiklopedi Abdurrahman
Wahid. PPPKI, 2013. https://books.google.co.id/books?id=kbJovgEACAA].

Thohir, Kholis. Model Pendidikan Pesantren Salafi. Scopindo Media Pustaka, 2020.
Zed, Mestika. Metode penelitian kepustakaan. Ed. 2. Yayasan Obor Indonesia, 2008.

Ziemek, Manfred. Pesantren Dalam Perubahan Sosial. Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan
Masyarakat (P3M), 1986.

g



