
 

Volume  6  Number 1 (2025) 

July-Desember  2025 

Page:576 - 594 

E-ISSN: 2745-4584 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id 

DOI: 10.37680/almikraj.v6i1.7864 

                                                 

=========================================================================================================

  

 Published by Institut Agama Islam Sunan Giri (INSURI) Ponorogo; Indonesia 

Accredited Sinta 6 

Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren :Mempertahankan Identitas di 

Era Globalisasi 
Bulhayat1 

1Universitas Islam Internasional Darullughah Wadda’wah; Indonesia  

Correspondence e-mail*,  bulhayat@uiidalwa.ac.id1 

 
Submitted:2025/08/15  Revised: 2025/08/30; Accepted: 2025/08/30; Published: 2025/08/31 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
This study examines the transformation of Islamic education in Islamic 

boarding schools (pesantren), highlighting efforts to integrate the 

preservation of tradition with the application of modernization to face the 

challenges of globalization. As the oldest Islamic educational institutions in 

Indonesia, Islamic boarding schools (pesantren) have a strong tradition of 

scholarship through the teaching of yellow books, the sorogan and bandongan 

methods, and the practice of daily worship. However, technological 

developments, curriculum modernization, and global demands require 

Islamic boarding schools to integrate religious knowledge with general 

knowledge, 21st-century skills, and the use of digital technology. This study 

uses a qualitative library research approach with primary sources in the form 

of classical books, curriculum documents, and government regulations, as 

well as secondary sources from related academic literature. The data obtained 

were analyzed through content analysis to identify the main themes of the 

transformation of Islamic boarding school education. The results of the 

analysis show that the transformation of Islamic boarding schools includes 

adaptive curriculum innovation, the implementation of active learning 

methods, the use of digital technology, and a shift in the leadership style of 

kiai from a charismatic-traditional model to a participatory and professional 

pattern. The principle of al-Muḥāfaẓah ‘alā al-Qadīm al-Ṣāliḥ wa al-Akhdu bi 

al-Jadīd al-Aṣlaḥ is a philosophical foundation that maintains the identity of 

Islamic boarding schools while enabling the acceptance of beneficial reforms. 

This transformation not only strengthens the identity of Islamic boarding 

schools but also ensures their sustainability and competitiveness in the era of 

globalization. Thus, Islamic boarding schools now serve as inclusive, 

adaptive, and multifunctional centers of Islamic education, capable of making 

a real contribution to the development of modern society. 

Keywords  Transformation, Islamic Education, Islamic Boarding School, Modernization, 

Tradition 

 

 © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and 

conditions of the Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

INTRODUCTION  

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang memiliki peran 

penting dalam mencetak generasi Muslim berilmu, berakhlak, dan berkontribusi bagi masyarakat. 

Sejak awal kemunculannya, pesantren menjadi pusat transmisi ilmu agama yang mengajarkan kitab 

kuning, menginternalisasikan nilai-nilai Islam, dan menanamkan tradisi keilmuan berbasis sanad 

AL MIKRAJ 

Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/
mailto:bulhayat@uiidalwa.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat) 

 

 

       577 
 

 

yang kuat1 Keunikan pesantren terletak pada kemampuannya memadukan pembelajaran formal 

dan non-formal dalam lingkungan yang menekankan kedisiplinan, kesederhanaan, dan ketaatan 

kepada kiai sebagai figur sentral2. Namun dalam perkembangannya, pesantren tidak terlepas dari 

pengaruh perubahan sosial, politik, dan ekonomi yang terjadi di Indonesia. Modernisasi 

pendidikan, kemajuan teknologi, serta tuntutan globalisasi membawa dampak signifikan terhadap 

sistem, kurikulum, dan pola pengelolaan pesantren3 Pesantren dituntut untuk tidak hanya 

mengajarkan ilmu-ilmu keagamaan klasik, tetapi juga mengakomodasi ilmu-ilmu umum, 

keterampilan hidup (life skills), dan pemanfaatan teknologi digital sebagai media pembelajaran. 

Proses transformasi ini sejalan dengan teori transformasi pendidikan yang menekankan perlunya 

inovasi agar lembaga pendidikan tetap relevan4.  

Namun, transformasi ini bukan tanpa tantangan. Di satu sisi, modernisasi membawa 

peluang bagi pesantren untuk meningkatkan kualitas pendidikan dan memperluas peran sosialnya. 

Di sisi lain, terdapat kekhawatiran akan tergerusnya nilai-nilai tradisional yang menjadi fondasi 

pembentukan karakter santri5. Hal ini memunculkan dialektika antara pelestarian warisan keilmuan 

tradisional dan kebutuhan untuk menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman. Oleh karena 

itu, kajian mengenai transformasi pendidikan Islam di pesantren menjadi relevan untuk melihat 

bagaimana keseimbangan antara tradisi dan modernisasi dapat diwujudkan secara harmonis. 

Dalam praktiknya, modernisasi pendidikan di pesantren sering kali berhadapan dengan 

kekhawatiran akan tergerusnya tradisi dan nilai-nilai spiritual yang telah diwariskan secara turun-

temurun6. Tantangan terbesar adalah menemukan titik keseimbangan antara mempertahankan akar 

tradisi yang menjadi ruh pesantren dan merespons tuntutan inovasi pendidikan. Beberapa 

pesantren mampu menghadirkan model integrasi kurikulum yang memadukan penguasaan ilmu-

ilmu agama dengan sains, teknologi, dan keterampilan abad ke-21. Upaya ini menjadi salah satu 

bentuk transformasi pendidikan Islam yang berorientasi pada masa depan tanpa meninggalkan 

fondasi keilmuan klasik. 

                                                                         
1 Zamakhsary Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Kiai Dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: 

LP3ES, 2011), 45. (Jakarta: LP3ES, 2011). 
2 Karel Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam Dalam Kurun Moderen (Lembaga Penelitian, 

Pendidikan dan Penerangan Ekonomi dan Sosial, 1994). 
3 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III, 1st ed. (Jakarta: 

Kencana, 2012). 
4 Jack Mezirow, Learning as Transformation: Critical Perspectives on a Theory in Progress, Higher and Adult Education 

Series (Wiley, 2000), https://books.google.co.id/books?id=fyadAAAAMAAJ. 
5 Nurcholis Majid, Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Pejalanan (Jakarta, Paramadina, 1997). 
6 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan Pesantren, 

Seri INIS (INIS, 1994). 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

578  
 

 

Selain itu, perkembangan kebijakan pendidikan nasional juga turut memengaruhi arah 

transformasi pesantren. Integrasi kurikulum nasional, sertifikasi guru, serta akreditasi lembaga 

pendidikan mengharuskan pesantren untuk mengikuti standar mutu pendidikan formal. Meski 

demikian, pesantren tetap mempertahankan ciri khasnya melalui metode pengajaran tradisional 

seperti sorogan, bandongan, dan pembiasaan ibadah harian yang menjadi sarana internalisasi nilai-

nilai Islam. Transformasi yang terjadi tidak semata-mata mengganti tradisi dengan modernisasi, 

tetapi lebih kepada upaya kreatif menggabungkan keduanya agar pesantren tetap relevan di tengah 

perubahan zaman. 

Beberapa penelitian terdahulu menunjukkan bahwa pesantren modern berhasil memadukan 

dua arus besar, yaitu tradisi dan modernisasi, melalui pengajaran kitab kuning dan pembiasaan 

ibadah yang dikombinasikan dengan kurikulum adaptif untuk mempersiapkan santri menghadapi 

tantangan global. Transformasi ini tidak hanya memengaruhi metode pembelajaran, tetapi juga pola 

manajemen, strategi dakwah, dan hubungan pesantren dengan masyarakat. Afif Ramdlani et all, 

menemukan bahwa pesantren mampu mempertahankan eksistensinya di tengah globalisasi berkat 

kurikulum yang unggul dalam aspek identitas, kontinuitas, independensi, dan fleksibilitas. Namun, 

orientasi kurikulum masih cenderung pada pemenuhan kebutuhan spiritual, sehingga 

keterampilan hidup santri belum sepenuhnya terakomodasi. Oleh karena itu, kurikulum pesantren 

perlu tetap berlandaskan tafaqquh fi al-din sambil mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan 

keterampilan relevan untuk menghadapi berbagai sektor kehidupan7.  

Menurut Mukhamat Saini, digitalisasi merupakan peluang, bukan ancaman, bagi pesantren. 

Dengan pengelolaan yang tepat, teknologi mampu memperkuat nilai-nilai tradisional dan 

memperluas manfaat pendidikan Islam. Tantangan utamanya adalah mengawasi penggunaan 

teknologi, khususnya internet, agar sejalan dengan nilai dan etika pesantren 8. Hal ini diperkuat 

dengan penelitian yang dilakukan oleh Nova Eliza, bahwa transformasi Pondok Pesantren At-

Thahiriyah melalui Kurikulum Merdeka berhasil memadukan nilai tradisional dengan modernisasi 

pendidikan. Pendekatan ini tidak menghilangkan esensi pendidikan agama, tetapi memperluas 

                                                                         
7 Afif Ramdlani et al., “MODERNISASI PENDIDIKAN PESANTREN ASWAJA; PENGEMBANGAN 

KURIKULUM BERBASIS IDENTITAS DAN KONTINUITAS,” An Nahdhoh Jurnal Kajian Islam Aswaja 4, no. 1 (2024): 20–

35, https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v4i1.21684. 
8 Mukhamat Saini, “Pesantren Dalam Era Digital: Antara Tradisi Dan Transformasi,” Tasamuh: Jurnal Studi Islam 

16, no. 2 (2024): 342–56, https://doi.org/10.47945/tasamuh.v16i2.1600. 



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat) 

 

 

       579 
 

 

wawasan santri dengan keterampilan abad ke-21, sehingga lulusan seimbang dalam penguasaan 

ilmu agama dan kompetensi umum9. 

Berbeda dari penelitian terdahulu yang cenderung fokus pada aspek kurikulum atau 

digitalisasi, kajian ini berupaya menganalisis transformasi pesantren secara komprehensif dengan 

menggunakan kerangka teori modernisasi pendidikan, dan prinsip Islam klasik al-Muḥāfaẓah ‘alā al-

Qadīm al-Ṣāliḥ wa al-Akhdu bi al-Jadīd al-Aṣlaḥ. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menelaah 

perubahan pada satu aspek tertentu, tetapi juga melihat keterkaitan antara tradisi, kurikulum, 

teknologi, kepemimpinan, serta implikasi transformasi bagi keberlangsungan pesantren di era 

globalisasi. 

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara 

konseptual bagaimana pesantren menjalankan transformasi pendidikan Islam dengan memadukan 

tradisi dan modernisasi, sekaligus mempertahankan identitas keislaman di tengah tuntutan zaman. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif jenis kajian pustaka (library research), 

yaitu metode yang mengandalkan data dari berbagai literatur tanpa pengumpulan data lapangan. 

Tujuannya adalah menganalisis transformasi pendidikan Islam di pesantren, dengan fokus pada 

dialektika antara pelestarian tradisi dan penerapan modernisasi pembelajaran. Pendekatan ini 

dipilih karena mampu memberikan data konseptual dan historis yang kaya dari sumber-sumber 

ilmiah yang valid 10. Sumber data terdiri atas: (1) sumber primer berupa kitab-kitab klasik (kitab 

kuning), dokumen kurikulum pesantren, regulasi pemerintah, dan karya ulama terkait pendidikan 

Islam; (2) sumber sekunder berupa buku akademik, artikel jurnal, prosiding, dan laporan penelitian 

tentang tradisi dan modernisasi di pesantren.  

Pengumpulan data dilakukan melalui telaah literatur sistematis: identifikasi literatur dengan 

kata kunci relevan, seleksi berdasarkan kredibilitas dan keterbaruan, serta kategorisasi ke dalam 

tema seperti pengkajian kitab kuning, ibadah berjamaah, pembinaan akhlak, pemanfaatan 

teknologi, active learning, dan kurikulum adaptif. Data yang terkumpul kemudian dianalisis 

melalui content analysis untuk mengidentifikasi tema-tema utama dalam transformasi pendidikan 

pesantren. Analisis ini memungkinkan peneliti menemukan pola, makna, serta keterkaitan antar-

konsep dalam literatur yang ditelaah. Untuk memperkuat kerangka analisis, penelitian ini merujuk 

                                                                         
9 Nova Eliza, “Transformasi Pesantren Melalui Kurikulum Merdeka : Antara Tradisi Dan Modernisasi Di Pondok 

Pesantren At-Thahiriyah,” Jurnal Silatene Sosial Humaniora 1, no. 1 (2023): 36–40, https://doi.org/10.53611/ncx18353. 
10 Mestika Zed, Metode penelitian kepustakaan, Ed. 2 (Yayasan Obor Indonesia, 2008). 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

580  
 

 

pada teori transformasi pendidikan11, serta prinsip Islam klasik al-Muḥāfaẓah ‘alā al-Qadīm al-Ṣāliḥ wa 

al-Akhdu bi al-Jadīd al-Aṣlaḥ sebagai landasan normatif. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Pewarisan Tradisi Keilmuan Pesantren 

Pesantren memiliki tradisi keilmuan yang berakar pada pengajaran kitab kuning sebagai inti 

dari sistem pendidikannya. Tradisi ini diwariskan secara turun-temurun melalui berbagai metode 

pengajaran yang menekankan kedekatan antara kiai dan santri, serta pembelajaran berbasis sanad 

keilmuan yang terjaga keotentikannya12. Tradisi pengajaran kitab kuning ini bukan hanya sekadar 

transmisi pengetahuan agama, tetapi juga merupakan proses pembentukan karakter santri melalui 

internalisasi nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial yang terkandung di dalamnya. Sistem sanad yang 

terjaga memastikan bahwa pengetahuan yang diajarkan memiliki legitimasi keilmuan dan otoritas 

yang diakui dalam tradisi Islam, sehingga menghindarkan santri dari pemahaman agama yang 

menyimpang.  

Metode sorogan, yang menuntut interaksi personal antara kiai dan santri, membentuk 

kedisiplinan, kesabaran, dan ketekunan belajar. Hal ini sebagaimana dalam pandangan Thohir, 

bahwa metode sorogan dapat melatih kesabaran, ketekunan, kepatuhan, dan kedisiplinan para 

santri, karena setiap santri dituntut untuk membaca, memahami, dan menyampaikan isi kitab di 

hadapan guru secara individu13. Dalam konteks ini, siswa tidak hanya dilatih untuk memahami isi 

ilmu, tetapi juga dibangun secara mental, emosional, dan spiritual. Pelatihan yang berulang-ulang 

dalam suasana yang menjunjung tinggi akhlak menjadikan metode sorogan sebagai sarana efektif 

untuk membentuk kepribadian siswa yang berintegritas, sejalan dengan nilai-nilai pendidikan 

Islam yang menekankan aspek tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), akhlak terhadap ilmu dan guru, 

serta tanggung jawab sebagai penuntut ilmu. 

Menurut Mastuhu, menegaskan bahawa pendekatan sorogan menguatkan nilai-nilai 

spiritual dan moral yang diperlukan dalam membentuk watak seorang muslim sejati, kerana 

melibatkan hubungan personal yang intens antara guru dan murid, serta mendorong pemahaman 

mendalam terhadap isi kitab, bukan hanya sekadar hafalan14.  

                                                                         
11 Mezirow, Learning as Transformation: Critical Perspectives on a Theory in Progress. 
12 Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Kiai Dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 

2011), 45. 
13 Kholis Thohir, Model Pendidikan Pesantren Salafi (Scopindo Media Pustaka, 2020). 
14 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan 



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat) 

 

 

       581 
 

 

Sementara itu, metode bandongan menumbuhkan kebersamaan dan rasa tanggung jawab 

kolektif dalam memahami teks-teks klasik. Dengan demikian, pesantren tidak hanya berperan 

sebagai pusat pendidikan, tetapi juga sebagai institusi pelestari tradisi keilmuan Islam yang adaptif 

terhadap perkembangan zaman tanpa kehilangan akar tradisinya. Menurut Husni Rahim bahawa 

metode bandongan merupakan bentuk pembelajaran yang menumbuhkan kemandirian santri 

dalam memahami materi15. Dalam metode ini, kiai atau ustaz membacakan teks kitab disertai 

penjelasan umum yang dianggap perlu. Sementara itu, para santri mendengarkan dan menyimak 

bacaan tersebut secara seksama, berusaha memahami isi kitab yang sedang diajarkan oleh kiai atau 

ustaz mereka. 

Metode bandongan ini secara tidak langsung mendukung praktik nilai-nilai pendidikan 

Islam, misalnya nilai tawadhu' terhadap guru, kesabaran dalam menuntut ilmu, istiqamah 

menghadiri majelis ilmu, dan keteladanan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam suasana pengajian 

Bandongan, para santri tidak hanya mendengarkan isi kitab, tetapi juga menyerap nilai-nilai moral 

dari para ustaz yang menyampaikan bacaan dengan penuh keikhlasan dan ketulusan. Adapaun 

pembiasaan ibadah harian seperti shalat berjamaah, dzikir, pengajian rutin, dan kegiatan 

muhadharah menjadi media internalisasi nilai-nilai keislaman secara praktis. Seperti yang 

dikemukakan Zamakhsyari Dhofier, bahwa kekuatan pesantren terletak pada kemampuannya 

membentuk karakter santri melalui kombinasi pembelajaran agama dan pembiasaan hidup 

berdisiplin16.  

Tradisi ini tetap menjadi pondasi, bahkan di pesantren modern, karena ia menjaga identitas 

spiritual dan moral lembaga di tengah perubahan sosial. Dalam konteks modernisasi, 

mempertahankan tradisi keilmuan menjadi langkah strategis agar pesantren tidak kehilangan 

ruhnya meskipun beradaptasi dengan perkembangan zaman17.  

 

2. Inovasi Kurikulum untuk Menjawab Tantangan Zaman 

Seiring perkembangan global, pesantren dituntut untuk memperluas cakupan 

kurikulumnya dengan mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum. Beberapa pesantren telah 

                                                                         

Pesantren. 
15 Husni Rahim, Arah Baru Pendidikan Islam Di Indonesia (Logos Wacana Ilmu, 2001). 
16 Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Kiai Dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 

2011), 45. 
17 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan (Raja Grafindo 

Persada, 1995). 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

582  
 

 

menerapkan kurikulum adaptif yang memuat mata pelajaran teknologi, kewirausahaan, bahasa 

asing, dan keterampilan abad ke-2118. Langkah integratif ini tidak hanya bertujuan untuk 

mempertahankan relevansi pesantren di tengah arus modernisasi, tetapi juga mempersiapkan santri 

agar mampu berperan aktif dalam masyarakat global tanpa kehilangan identitas keislamannya.  

Integrasi kurikulum mencerminkan konsep ta’dib yang menempatkan ilmu dalam kerangka 

moral-spiritual, sehingga penguasaan teknologi dan keterampilan modern tetap berlandaskan pada 

nilai-nilai Islam19. Dalam konteks pesantren tradisional, kurikulum cenderung eksklusif pada kitab 

kuning dan praktik ibadah, sementara pesantren modern memadukan sistem madrasah formal 

dengan kurikulum nasional. Menurut data Kemenag 2023, dari 36.600 pesantren di Indonesia 

dengan lebih dari 5 juta santri, sekitar 25% telah mengadopsi kurikulum integratif dan berbasis 

teknologi. Dengan kata lain hingga 2024, Kementerian Agama telah membantu digitalisasi sebanyak 

250 pesantren dari total 42.000 pesantren yang tersebar di seluruh Indonesia—sebuah langkah 

penting menuju pengembangan kurikulum yang adaptif dan modern.  

Pesantren Gontor merupakan model pesantren modern yang berhasil memadukan 

pelestarian tradisi keislaman dengan inovasi pendidikan. Keberhasilan Gontor ditopang oleh sistem 

KMI (Kulliyatul Mu’allimin al-Islamiyah), penerapan bahasa asing (Arab dan Inggris) dalam 

kehidupan santri, serta sistem kaderisasi kepemimpinan yang terstruktur. Transformasi ini 

menjadikan Gontor sebagai pesantren yang tidak hanya mencetak ulama, tetapi juga melahirkan 

intelektual dan pemimpin umat yang mampu berkiprah di tingkat nasional maupun global20 

Pesantren Tebuireng berhasil mengintegrasikan tradisi pendidikan klasik berbasis kitab 

kuning dengan sistem pendidikan formal modern. Nilai-nilai kearifan lokal, spiritualitas, dan tradisi 

keislaman tetap dijaga, sementara inovasi kurikulum, pembelajaran formal, serta penguatan 

manajemen pendidikan diterapkan untuk menjawab tantangan global. Dengan demikian, 

Tebuireng menjadi model pesantren yang mampu mempertahankan identitas Islam sekaligus 

relevan dalam membangun masyarakat yang inklusif, adaptif, dan toleran21. Dengan demikian, 

                                                                         
18 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan. 
19 Syed Mumammad Naquib.N. Al-Attas, The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy 

of Education (Qadeem Press, 2023). 
20 Arifah Nur Salsabila and Nasywa Kynda Sanina, “Sinergi Tradisi Dan Inovasi: Pendekatan Modern Dan 

Pemanfaatan Teknologi Dalam Sistem Pembelajaran Di Pondok Modern Gontor,” Konferensi Nasional Tarbiyah UNIDA 

Gontor 3 (2024). 
21 Jasminto, “THE VALUES OF LOCAL WISDOM IN ISLAMIC EDUCATION AT PESANTREN TEBUIRENG A 

Philosophical Study on The Role of Pesantren in Building Social Harmony,” Proceedings of Annual Conference for Muslim 

Scholars (AnCoMS) (Surabaya) 8 No. 1 (2024). 



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat) 

 

 

       583 
 

 

lulusan pesantren diharapkan tidak hanya memiliki kompetensi akademik dan profesional, tetapi 

juga akhlak mulia yang menjadi ciri khas pendidikan Islam22.  

Selain itu, modernisasi kurikulum di pesantren juga menuntut inovasi metode pembelajaran. 

Beberapa pesantren telah mulai mengombinasikan metode tradisional seperti sorogan dan 

bandongan dengan pendekatan pembelajaran aktif (active learning) serta pemanfaatan teknologi 

digital. Penggunaan media pembelajaran berbasis daring, aplikasi pengelolaan kelas, dan sumber 

daya digital internasional memberi peluang bagi santri untuk memperluas wawasan tanpa 

meninggalkan basis keilmuan Islam. Namun, adaptasi ini tetap diseleksi secara ketat untuk 

memastikan bahwa konten yang digunakan selaras dengan prinsip-prinsip akidah dan akhlak 

Islami. 

Lebih jauh, integrasi ini memperkuat posisi pesantren sebagai lembaga pendidikan yang 

mampu menjawab tantangan zaman sekaligus menjaga warisan intelektual Islam. Pesantren 

menjadi pusat pembentukan insan kaffah yang tidak hanya mumpuni secara intelektual, tetapi juga 

matang secara spiritual dan sosial. Hal ini sejalan dengan visi pendidikan Islam yang menghendaki 

keseimbangan antara ‘ilm (pengetahuan) dan ‘amal (pengamalan), sehingga lulusan pesantren 

dapat berkontribusi positif dalam pembangunan bangsa di berbagai bidang, baik pendidikan, 

ekonomi, maupun kebudayaan23.  

Menurut Gus Dur, sebagaimana dikutip oleh M. Sufyan Riady dan Moh. Wardi, bahwa 

pesantren perlu melakukan pembaruan kurikulum yang bersifat lebih integratif. Santri tidak cukup 

hanya dibekali ilmu-ilmu yang berkaitan dengan ritual keagamaan sehari-hari yang bersifat praktis 

dan pragmatis, tetapi juga harus mendapatkan pengetahuan umum sebagai bekal menghadapi 

perkembangan zaman. Meski demikian, sebelum langkah tersebut dilakukan, Gus Dur menekankan 

pentingnya upaya standarisasi kurikulum pesantren, baik di tingkat lokal, regional, maupun 

nasional. Ia menilai bahwa sistem pendidikan pesantren hingga kini belum memiliki kesamaan 

dasar, selain penggunaan buku-buku wajib (kutub al-muqarranah) yang relatif serupa24. 

Perbedaan tersebut muncul karena variasi sistem pendidikan yang diterapkan ada pesantren 

yang murni menggunakan metode pengajian tanpa sekolah atau madrasah, ada yang 

mengandalkan sistem madrasah secara klasikal, dan ada pula yang menggabungkan keduanya. 

Oleh sebab itu, Gus Dur berpendapat bahwa penyatuan kurikulum di antara pondok pesantren 

                                                                         
22 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III. 
23 Abudin Nata, Pendidikan Islan Di Era Milenial (Jakarta: Kencana, 2020). 
24 M Sufyan Riady and Moh. Wardi, “Telaah Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Tentang Pondok Pesantren,” 

Dirosat : Journal of Islamic Studies 6, no. 1 (2021): 37, https://doi.org/10.28944/dirosat.v6i1.468. 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

584  
 

 

tidak mungkin dilakukan selama perbedaan-perbedaan mendasar dalam sistem pendidikan 

tersebut masih ada. Lebih lanjut Machfudz mengatakan bahwa, perkembangan ilmu pengetahuan 

dan teknologi di era globalisasi menuntut hadirnya sumber daya manusia yang tidak hanya 

berkualitas secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas moral. Dalam konteks ini, pesantren 

sebagai lembaga pendidikan yang berfokus pada pendalaman ilmu-ilmu keagamaan (tafaqquh 

fiddin) tetap menjadi tumpuan dan harapan masyarakat. Keberlangsungan eksistensi pondok 

pesantren hingga saat ini tidak terlepas dari dukungan dan partisipasi aktif masyarakat dalam 

menjaga, melestarikan, dan mengembangkannya, sehingga terbentuk kemandirian institusi di 

dalamnya25. 

Keberadaan pesantren menjadi salah satu alternatif penting di antara berbagai jenis 

pendidikan yang ada di Indonesia. Dalam perkembangan terkini, isu akuntabilitas publik semakin 

mengemuka, seiring dengan meningkatnya tuntutan masyarakat terhadap penyediaan layanan 

pendidikan yang berkualitas, khususnya di bidang pendidikan Islam. Hal ini menjadikan 

akuntabilitas manajemen pendidikan di pondok pesantren sebagai fokus utama, mengingat 

perannya yang strategis sebagai lembaga pendidikan Islam yang tidak hanya mentransfer 

pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter dan moral generasi penerus26. 

Inovasi kurikulum pesantren kini juga mengadopsi pendekatan pembelajaran aktif (active 

learning), kolaboratif, dan berbasis proyek, yang memberikan ruang bagi santri untuk mengasah 

keterampilan berpikir kritis serta kreatif. Melalui langkah ini, pesantren diharapkan mampu 

melahirkan lulusan yang tidak hanya mendalam ilmunya dalam bidang agama, tetapi juga memiliki 

kompetensi yang relevan dan adaptif di berbagai sektor kehidupan. Dengan demikian, pesantren 

dapat mempertahankan perannya sebagai pusat pendidikan Islam yang responsif terhadap 

perkembangan zaman, sekaligus tetap menjadi penjaga tradisi dan nilai-nilai luhur yang telah 

diwariskan secara turun-temurun. 

Dari penjelasan diatas dapat dipahami bahwa, pesantren tradisional berfokus pada kitab 

kuning dan tafaqquh fiddin dengan metode sorogan, bandongan, serta kepemimpinan karismatik 

kiai. Kurikulumnya dominan agama, minim ilmu umum, dan penggunaan teknologi sangat 

terbatas. Sebaliknya, pesantren modern mengintegrasikan ilmu agama dengan sains, teknologi, 

bahasa asing, serta menerapkan manajemen kolegial dan administratif. Pemanfaatan teknologi 

                                                                         
25 Machfudz, Model Kepemimpinan Kyai Pesantren, 1st ed. (Pustaka Ilmu, 2020). 
26 Machfudz, Model Kepemimpinan Kyai Pesantren. 



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat) 

 

 

       585 
 

 

digital, sistem madrasah formal, dan program pemberdayaan masyarakat menjadi ciri khasnya. 

Secara kritis, pesantren tradisional unggul dalam menjaga orisinalitas tradisi dan pembentukan 

karakter spiritual, tetapi kurang adaptif terhadap tuntutan kompetensi global. Sebaliknya, 

pesantren modern responsif terhadap kebutuhan zaman dan kompetitif dalam pendidikan, namun 

berisiko melemahkan akar tradisi bila tidak dikelola dengan bijak. 

3. Pemanfaatan Teknologi dalam Pembelajaran Pesantren 

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi (TIK) telah membawa perubahan 

signifikan dalam dunia pendidikan, termasuk di lingkungan pesantren. Meskipun pesantren 

dikenal sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional, banyak di antaranya yang kini mulai 

memanfaatkan teknologi sebagai sarana peningkatan kualitas pembelajaran. Pemanfaatan teknologi 

ini mencakup berbagai aspek, mulai dari penggunaan perangkat digital, media pembelajaran 

daring, hingga pengelolaan administrasi berbasis teknologi. 

Salah satu bentuk pemanfaatan teknologi yang paling umum di pesantren adalah 

penggunaan perangkat seperti komputer, proyektor, dan layar interaktif untuk mendukung proses 

belajar mengajar. Alat-alat ini membantu kiai dan ustaz menyajikan materi secara lebih visual dan 

interaktif, sehingga memudahkan santri memahami konsep-konsep yang kompleks. Selain itu, 

akses internet memungkinkan pesantren memanfaatkan sumber belajar digital seperti e-book, video 

pembelajaran, dan artikel ilmiah, yang dapat memperkaya wawasan santri di luar materi kitab 

kuning.  

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan oleh Umar Manshur dan Nurul Makiyah, 

bahwa pemanfaatan tekhnologi dalam pembelajaran di pesantren, khususnya penerapan inovasi 

pembelajaran melalui pertunjukan seni berbasis podcast di Pondok Pesantren Darullughah Wal 

Karomah terbukti efektif dalam meningkatkan kualitas pembelajaran bahasa Arab santri. Program 

ini tidak hanya menyediakan media untuk melatih keterampilan berbahasa terutama mendengar, 

berbicara, dan memperkaya kosakata tetapi juga menciptakan suasana belajar yang kreatif, 

interaktif, dan kontekstual dengan kehidupan sehari-hari. Keberhasilan program ini tampak pada 

tingginya partisipasi aktif santri, baik sebagai pembawa acara, narasumber, maupun pendengar 

setia, yang membuat mereka lebih percaya diri dan termotivasi menggunakan bahasa Arab dalam 

berbagai situasi. Selain itu, pertunjukan seni berbasis podcast mampu mengintegrasikan unsur 

bahasa, seni, dan budaya Arab sehingga pembelajaran menjadi lebih bermakna dan berkesan27. 

                                                                         
27 Umar Manshur and Nurul Makiyah, “Enhancing Educational Excellence: Elevating Learning Quality Through 

Podcast-Based Arts Performances in Pesantren,” Journal of Islamic Education Research 5, no. 1 (2024): 1–12, 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

586  
 

 

Selain untuk proses pembelajaran, teknologi juga digunakan dalam manajemen dan 

administrasi pesantren. Sistem informasi akademik berbasis web, aplikasi presensi digital, dan 

pengelolaan data santri mempermudah koordinasi internal serta meningkatkan transparansi. 

Pemanfaatan teknologi ini membantu pesantren menjadi lebih tertata dan efisien dalam mengelola 

sumber daya. Hal ini selaras dengan hasil kajian yang dilakukan oleh Ali Muchasan dan Dhuhaa 

Rohmawan, bahwa pemanfaatan Teknologi di Pesantren dapat menjadi sarana strategis untuk 

meningkatkan kualitas pembelajaran dan manajemen pesantren, baik melalui media pembelajaran 

digital, platform daring, maupun sistem administrasi berbasis teknologi. Meski menghadapi 

tantangan seperti keterbatasan infrastruktur dan potensi dampak negatif, pemanfaatan teknologi 

yang selektif dan bijak memungkinkan pesantren tetap mempertahankan tradisi keilmuannya 

sambil beradaptasi dengan tuntutan zaman28 

Namun, pemanfaatan teknologi di pesantren tidak terlepas dari tantangan. Salah satunya 

adalah keterbatasan infrastruktur, terutama di pesantren yang berada di daerah pedesaan dengan 

akses internet yang minim. Selain itu, terdapat kekhawatiran bahwa penggunaan teknologi yang 

berlebihan tanpa filter dapat membuka peluang masuknya konten yang tidak sesuai dengan nilai-

nilai Islam. Oleh karena itu, pesantren perlu menerapkan prinsip selektif dan bijak dalam 

mengadopsi teknologi, memastikan bahwa semua penggunaannya tetap selaras dengan misi 

pendidikan Islam 

4. Gaya Kepemimpinan Kiai dalam Mendorong Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren 

Pesantren merupakan sebuah lingkungan budaya yang memiliki kekhasan tersendiri, yang 

dapat dikategorikan sebagai subkultur dalam masyarakat Indonesia. Subkultur ini dibangun atas 

tiga unsur utama. Pertama, pola kepemimpinan pesantren berbeda dengan pola kepemimpinan 

yang berlaku di lingkungan masyarakat atau pemerintahan pada umumnya. Kedua, sumber 

rujukan atau literatur yang digunakan bersifat universal, yaitu kitab-kitab klasik yang telah terjaga 

selama berabad-abad. Ketiga, pesantren memiliki sistem nilai yang utuh dan khas, berbeda dari 

sistem nilai yang berlaku di masyarakat luas. Berdasarkan ketiga elemen tersebut, pesantren 

menetapkan kurikulumnya sendiri dan mendirikan lembaga pendidikannya secara mandiri sebagai 

bentuk respons terhadap berbagai tantangan eksternal 29.  

                                                                         

https://doi.org/10.35719/jier.v5i1.371. 
28 Ali Muchasan et al., “Pemanfaatan Teknologi Di Pesantren ( Dampak Dan Solusi Dalam Konteks Pendidikan 

),” INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan 10, no. 1 (2024): 16–33, 

https://doi.org/10.55148/inovatif.v10i1.849. 
29 Muklas Syarkun, Ensiklopedi Abdurrahman Wahid: Riwayat Gus Dur, Ensiklopedi Abdurrahman Wahid (PPPKI, 



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat) 

 

 

       587 
 

 

Eksistensi pondok pesantren tidak dapat dipisahkan dari pengaruh dan peran sentral 

seorang kiai. Sebagai sosok yang menguasai ilmu agama dan mentransfernya kepada masyarakat 

pesantren, kiai memegang peranan penting dalam mengembangkan wawasan keagamaan para 

santri. Kepemimpinan kiai di lingkungan pesantren terbukti efektif dalam membangun citra positif 

pesantren di mata masyarakat, khususnya terkait kualitas pengajaran agama. Kemasyhuran sebuah 

pesantren umumnya sejalan dengan reputasi besar sang kiai, terutama kiai pendiri (muassis), yang 

menjadi simbol dan identitas pesantren tersebut. 

Kepemimpinan di pesantren bersifat khas karena melebur antara fungsi keagamaan, 

pendidikan, dan pengelolaan sosial. Model kepemimpinan tradisional di pesantren umumnya 

bersandar pada otoritas kultural dan spiritual sang kyai  seorang tokoh yang sekaligus guru, 

pembimbing moral, dan pengelola institusi. Otoritas kyai sering bersifat karismatik dan patrimonial 

legitimasi datang dari sanad keilmuan, wibawa keagamaan, dan pengakuan komunitas, bukan 

semata struktur birokratik formal. 

Dalam ranah pendidikan, baik terkait format kelembagaan, kurikulum, maupun metode 

yang digunakan, seluruhnya berada di bawah kebijakan dan keputusan kiai. Semua aspek kebijakan 

pendidikan maupun pengelolaan manajerial pada dasarnya ditentukan oleh kiai, sementara pihak 

lain hanya berperan sebagai pendukung. Dalam sejarah kepesantrenan, ketika terjadi perbedaan 

pendapat antara santri dan kiai, tidak pernah tercatat santri berhasil mengungguli atau mengubah 

keputusan kiai. Kepemimpinan kiai yang bersifat karismatik dapat memunculkan pola 

kepemimpinan yang cenderung otoriter dan memegang kekuasaan mutlak. Model kepemimpinan 

seperti ini diperkirakan sulit bertahan lama, terutama jika proses kaderisasi terbatas pada garis 

keturunan. Hal ini disebabkan tidak semua putra kiai memiliki kapasitas, orientasi, dan minat yang 

sama dengan ayahnya. Akibatnya, tidak jarang putra kiai memilih menempuh jalur di luar dunia 

pesantren30. 

Seiring modernisasi, muncul model kolegial dan administratif: manajemen pesantren mulai 

menerapkan struktur kelembagaan (yayasan, pengurus, dan dewan pendidikan) serta pembagian 

tugas administratif  kepala sekolah madrasah, manajer yayasan, bendahara, dan sebagainya. 

Pendekatan ini memungkinkan profesionalisasi layanan pendidikan, pelaporan keuangan, dan 

hubungan eksternal (donatur, pemerintah), serta mendorong akuntabilitas yang lebih jelas. 

Model partisipatif - demokratis juga berkembang, khususnya di pesantren yang membuka 

                                                                         

2013), https://books.google.co.id/books?id=kbJovgEACAAJ. 
30 Machfudz, Model Kepemimpinan Kyai Pesantren. 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

588  
 

 

ruang konsultasi antara kyai, pengurus, ustadz/ustadzah, dan perwakilan santri. Kepemimpinan 

partisipatif meningkatkan keterlibatan komunitas, menumbuhkan rasa kepemilikan santri terhadap 

kebijakan internal, dan mendorong inovasi pendidikan. Namun, penerapan partisipasi sering 

menemui kendala: perbedaan visi antar-pengurus, hambatan budaya hierarki, dan kebutuhan akan 

kapasitas fasilitasi dialog. Pada level konseptual, beberapa pesantren mengadopsi kepemimpinan 

transformasional kyai atau pengurus yang menginspirasi perubahan visi institusi, 

mengintegrasikan kurikulum modern (sains, bahasa asing, teknologi) tanpa melepaskan inti tradisi 

kitab kuning. Model hibrida ini dianggap efektif menghadapi tuntutan zaman sambil 

mempertahankan legitimasi tradisional. 

5. Model Pesantren Masa Depan di Era Globalisasi 

Prinsip al-Muḥāfaẓah ‘alā al-Qadīm al-Ṣāliḥ wa al-Akhdu bi al-Jadīd al-Aṣlaḥ merupakan kaidah 

yang secara harfiah berarti “memelihara tradisi lama yang baik dan mengambil hal baru yang lebih baik.” 

Kaidah ini sering dijadikan landasan filosofis oleh pesantren dalam merespons perubahan zaman. 

Secara historis, pesantren di Indonesia memiliki akar yang kuat pada tradisi keilmuan Islam klasik, 

yang terejawantah dalam pengajaran kitab kuning, metode sorogan dan bandongan, serta 

pembiasaan ibadah yang terintegrasi dengan kehidupan sehari-hari santri.  

Prinsip ini menegaskan bahwa modernisasi dan inovasi dalam pendidikan pesantren harus 

dilakukan tanpa mengorbankan nilai-nilai luhur dan warisan tradisi yang telah teruji sepanjang 

masa. 

Dalam konteks pesantren, al-Qadīm al-Ṣāliḥ merujuk pada berbagai tradisi pendidikan, 

sistem sanad keilmuan, dan nilai moral-spiritual yang diwariskan dari generasi ulama terdahulu. 

Tradisi ini mencakup penggunaan kitab kuning sebagai rujukan utama, adab belajar antara kiai dan 

santri, serta kegiatan keagamaan seperti muhadharah, halaqah, dan pengajian rutin. Semua ini 

dipandang sebagai warisan yang tidak hanya memiliki nilai historis, tetapi juga relevan untuk 

pembentukan karakter santri31. Sementara itu, al-Jadīd al-Aṣlaḥ merujuk pada inovasi atau 

pembaruan yang membawa manfaat lebih besar, baik dalam aspek metodologi, materi, maupun 

teknologi pendidikan. Misalnya, integrasi ilmu agama dengan ilmu umum, penggunaan media 

pembelajaran digital, atau penerapan manajemen modern dalam pengelolaan pesantren. 

Penerapan prinsip ini terlihat jelas pada banyak pesantren modern yang memadukan sistem 

                                                                         
31 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan 

Pesantren. 



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat) 

 

 

       589 
 

 

pendidikan klasik dengan kurikulum adaptif. Mereka tetap mempertahankan pengajaran kitab 

kuning, tetapi juga menambahkan mata pelajaran seperti bahasa asing, teknologi informasi, 

kewirausahaan, dan keterampilan abad ke-21. Pendekatan ini sesuai dengan pandangan Syed 

Muhammad Naquib al-Attas bahwa pendidikan Islam harus menempatkan ilmu dalam kerangka 

moral-spiritual, sehingga penguasaan teknologi dan ilmu modern tidak memisahkan manusia dari 

tujuan hidup yang hakiki32.  

Prinsip al-Muḥāfaẓah juga menjadi pedoman agar pesantren tidak terjebak dalam dua 

ekstrem: konservatisme yang menolak semua pembaruan, atau liberalisme yang mengabaikan akar 

tradisi. Dengan memelihara tradisi yang baik, pesantren menjaga kesinambungan identitas dan 

otoritas keilmuan Islam. Sementara dengan menerima hal baru yang lebih baik, pesantren 

memastikan keberlanjutan perannya dalam menjawab kebutuhan umat di era globalisasi. 

Azyumardi Azra menekankan bahwa pesantren yang mampu memadukan tradisi dan modernisasi 

akan tetap relevan dan kompetitif dalam sistem pendidikan nasional maupun internasional33. 

Menurut Gus Dur, pesantren tetap perlu menjaga jati dirinya sebagai pelestari tradisi keilmuan 

klasik. Artinya, pesantren tidak boleh sepenuhnya terhanyut dalam arus modernisasi, melainkan 

hanya mengadopsi unsur-unsur yang dinilai membawa manfaat positif bagi pengembangan dan 

kemajuan lembaga. 

Namun, penerapan prinsip ini memerlukan kebijaksanaan dalam seleksi dan adaptasi. Tidak 

semua hal baru layak diadopsi, begitu pula tidak semua tradisi lama relevan untuk dipertahankan. 

Proses filtering harus dilakukan berdasarkan pertimbangan maslahat, kesesuaian dengan ajaran 

Islam, dan kebutuhan riil masyarakat. Dengan demikian, prinsip al-Muḥāfaẓah ‘alā al-Qadīm al-

Ṣāliḥ wa al-Akhdu bi al-Jadīd al-Aṣlaḥ tidak hanya menjadi slogan, tetapi benar-benar menjadi 

kerangka kerja strategis dalam pengembangan pesantren yang dinamis, adaptif, dan berorientasi 

pada kemaslahatan umat.  

Implikasi Transformasi terhadap Peran Pesantren 

Transformasi pesantren dari lembaga tradisional menjadi modern membawa implikasi 

penting : (a) memperluas fungsi dari tafaqquh fiddin menjadi pusat pendidikan multidimensi, (b) 

meningkatkan peran sosial-ekonomi melalui pemberdayaan masyarakat, dan (c) menjalin 

kemitraan dengan pemerintah dan lembaga internasional34. Namun, dinamika sosial dan kemajuan 

                                                                         
32 Al-Attas, The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education. 
33 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III. 
34 Manfred Ziemek, Pesantren Dalam Perubahan Sosial (Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat 

(P3M), 1986). 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

590  
 

 

teknologi memaksa pesantren memperluas orientasinya, tidak hanya mencetak ulama tetapi juga 

menghasilkan sumber daya manusia yang kompeten di berbagai bidang kehidupan35 

Menurut Azyumardi Azra sebagaimana dikutip oleh Ijudin dan Munawaroh, bertahannya 

(survival) pondok pesantren disebabkan oleh kultur Jawa yang bersifat involutif dan menekankan 

harmoni, sehingga mampu menyerap kebudayaan luar tanpa menghilangkan identitasnya36. Hal ini 

menunjukkan bahwa transformasi yang terjadi di pesantren bukan sekadar bentuk adaptasi 

pragmatis, tetapi merupakan kelanjutan dari tradisi kultural yang lentur dan akomodatif terhadap 

perubahan. 

Dari sisi kepemimpinan, kiai tetap menjadi figur sentral yang menentukan arah kebijakan 

pendidikan, kurikulum, dan metode pembelajaran. Tradisi kepemimpinan kharismatik yang 

mengandalkan legitimasi spiritual kini mulai berpadu dengan pola kepemimpinan partisipatif yang 

mengedepankan manajemen modern 37. Perubahan ini memungkinkan pesantren menjalin 

kemitraan strategis dengan pemerintah, lembaga pendidikan formal, dan organisasi internasional, 

tanpa mengorbankan identitas tradisionalnya. 

Dalam aspek kurikulum, integrasi materi umum seperti sains, teknologi, bahasa asing, dan 

keterampilan praktis ke dalam sistem pendidikan pesantren mencerminkan upaya harmonisasi 

antara warisan intelektual Islam dan kebutuhan zaman 38. Langkah ini memperluas peran pesantren 

sebagai lembaga pendidikan yang tidak hanya berfokus pada transmisi ilmu agama, tetapi juga 

membekali santri dengan kecakapan hidup dan kompetensi profesional. Implikasi transformasi ini 

juga terlihat pada ranah sosial. Pesantren kini terlibat aktif dalam pemberdayaan masyarakat, 

pengembangan ekonomi berbasis komunitas, serta advokasi sosial dan budaya. Peran ganda ini 

memperkuat posisi pesantren sebagai agen perubahan yang memadukan dimensi spiritual, 

intelektual, dan sosial-ekonomi 39.  

Dengan demikian, transformasi pendidikan Islam di pesantren membawa implikasi strategis 

berupa pergeseran fungsi dari lembaga pendidikan tradisional yang eksklusif menjadi institusi 

inklusif, adaptif, dan multifungsi. Pesantren tetap mempertahankan akar tradisinya, namun mampu 

memanfaatkan modernisasi untuk meningkatkan relevansi dan kontribusinya di era globalisasi. 

                                                                         
35 Machfudz, Model Kepemimpinan Kyai Pesantren. 
36 Ijudin and Nenden Munawaroh, Ketahanan Lembaga Pendidikan Pondok Pesantren, 1st ed. (Pena Persada, 2021). 
37 Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Kiai Dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 

2011), 45. 
38 Syarkun, Ensiklopedi Abdurrahman Wahid: Riwayat Gus Dur. 
39 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III. 



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat) 

 

 

       591 
 

 

Sebagai penguatan analisis, hasil pembahasan ini dapat dipahami melalui tiga kerangka 

teori utama. Pertama, Teori Modernisasi Pendidikan (Inkeles & Smith) yang menekankan bahwa 

lembaga pendidikan tradisional hanya akan bertahan jika mampu menyesuaikan diri dengan 

kebutuhan masyarakat modern; dalam konteks pesantren, hal ini tercermin pada adopsi kurikulum 

sains, teknologi, dan bahasa asing sebagai wujud modernisasi pendidikan40. Kedua, Teori 

Perubahan Sosial yang menunjukkan bahwa perubahan sosial di pesantren berjalan melalui proses 

difusi inovasi, seperti penggunaan teknologi informasi, pembaruan kurikulum, dan pola 

kepemimpinan partisipatif yang dimulai dari kiai sebagai opinion leader hingga diterima luas oleh 

komunitas pesantren41. Ketiga, Teori Manajemen Pendidikan Islam Mastuhu, yang menegaskan 

pentingnya keseimbangan antara nilai spiritual dan efisiensi manajerial; transformasi 

kepemimpinan kiai dari model karismatik ke kolegial-administratif menjadi implementasi nyata 

teori ini sehingga pesantren tetap mampu menjaga nilai ruhiyah sekaligus meningkatkan 

akuntabilitas kelembagaan42. Dengan demikian, ketiga teori tersebut secara integratif memberikan 

landasan konseptual bagi pemahaman transformasi pesantren dalam menjaga tradisi sekaligus 

beradaptasi dengan modernitas. 

Bagan Alur Sintesis Transformasi Pesantren 

 

 

 

Tradisi: Sanad, kitab kuning, metode sorogan-bandongan. 

Kurikulum: Integrasi ilmu agama dan umum.  

Teknologi: E-learning, administrasi digital.  

Kepemimpinan: Karismatik, kolegial, transformasional. 

Implikasi: Pesantren sebagai agen perubahan sosial, pendidikan, dan peradaban. 

Sintesis dari keseluruhan pembahasan menunjukkan bahwa tradisi, kurikulum, teknologi, 

dan kepemimpinan kiai saling terkait dalam membentuk model pesantren masa depan. Pesantren 

tidak lagi sekadar pusat transmisi ilmu agama, tetapi agen perubahan sosial, pendidikan, dan 

peradaban Islam. Dengan mengintegrasikan teori modernisasi pendidikan, difusi inovasi, dan 

                                                                         
40 A. Inkeles and D.H. Smith, Becoming Modern: Individual Change in Six Developing Countries, Harvard Paperback 

(Harvard University Press, 1974), https://books.google.co.id/books?id=jxuFAAAAIAAJ. 
41 Everett M. Rogers, Diffusion of Innovations, 5th Edition (Free Press, 2003), 

https://books.google.co.id/books?id=9U1K5LjUOwEC. 
42 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan 

Pesantren. 

Kepemimpinan Tradisi Kurikulum Teknologi Implikasi 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

592  
 

 

manajemen pendidikan Islam, diskusi ini menegaskan bahwa pesantren merupakan lembaga 

pendidikan Islam yang dinamis, adaptif, dan tetap berakar kuat pada tradisi. 

KESIMPULAN 

This summarizes the evidence of the main points or findings of research problems that are 

by the research objectives. It consists of two paragraphs (maximum). 

Please do not restate findings and discussions. Provide a meeting of the overall scope of the 

article and a concluding remark  

Sesuai dengan tujuan penelitian, dapat disimpulkan bahwa transformasi pendidikan 

Islam di pesantren merupakan sebuah proses adaptif yang memadukan pelestarian tradisi 

dengan inovasi modern. Pesantren tetap menjaga identitasnya melalui pengajaran kitab 

kuning, sanad keilmuan, dan tradisi ibadah, namun sekaligus membuka ruang pembaruan 

melalui integrasi ilmu umum, pemanfaatan teknologi, pengembangan keterampilan abad 

ke-21, serta penerapan gaya kepemimpinan yang lebih partisipatif dan profesional. 

Penelitian ini memberikan kontribusi teoretis dengan memperkuat kerangka 

modernisasi pendidikan melalui konteks kepesantrenan, sekaligus menawarkan model 

transformasi yang berlandaskan prinsip al-Muḥāfaẓah ‘alā al-Qadīm al-Ṣāliḥ wa al-Akhdu bi al-

Jadīd al-Aṣlaḥ. Model ini menegaskan bahwa keberlangsungan pesantren di era globalisasi 

sangat bergantung pada kemampuannya menjaga tradisi sambil mengadopsi inovasi yang 

maslahat. Dengan demikian, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai pusat tafaqquh fi al-

din, tetapi juga sebagai institusi inklusif dan multifungsi yang mampu berkontribusi dalam 

pembangunan masyarakat. 

Implikasi praktis dari penelitian ini adalah perlunya pesantren terus memperkuat 

manajemen kurikulum integratif, memperluas adopsi teknologi secara selektif dan bijak, 

serta mengembangkan kepemimpinan partisipatif yang mendorong akuntabilitas dan 

kolaborasi. Bagi pemerintah, hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan dalam merumuskan 

kebijakan penguatan pesantren melalui program digitalisasi dan peningkatan kapasitas 

sumber daya manusia. Sementara bagi masyarakat, transformasi ini menegaskan relevansi 

pesantren sebagai mitra strategis dalam mencetak generasi berilmu, berakhlak, dan siap 

menghadapi tantangan global. 



Transformasi Pendidikan Islam di Pesantren; Mempertahankan Identitas di Era Globalisasi (Bulhayat) 

 

 

       593 
 

 

Adapun rekomendasi untuk penelitian lanjutan adalah perlunya kajian lapangan 

yang lebih mendalam mengenai implementasi digitalisasi pesantren, analisis pengaruh 

kepemimpinan partisipatif terhadap mutu pendidikan, serta studi komparatif internasional 

mengenai transformasi pesantren dengan lembaga pendidikan Islam di berbagai negara. 

REFERENSI 

Al-Attas, Syed Mumammad Naquib.N. The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic 

Philosophy of Education. Qadeem Press, 2023. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III. 1st ed. 

Jakarta: Kencana, 2012. 

Dhofier, Zamakhsary. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Kiai Dan Visinya Mengenai Masa Depan 

Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011), 45. Jakarta: LP3ES, 2011. 

Hasbullah. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan. 

Raja Grafindo Persada, 1995. 

Ijudin, and Nenden Munawaroh. Ketahanan Lembaga Pendidikan Pondok Pesantren. 1st ed. Pena 

Persada, 2021. 

Inkeles, A., and D.H. Smith. Becoming Modern: Individual Change in Six Developing Countries. Harvard 

Paperback. Harvard University Press, 1974. 

https://books.google.co.id/books?id=jxuFAAAAIAAJ. 

Jasminto. “THE VALUES OF LOCAL WISDOM IN ISLAMIC EDUCATION AT PESANTREN 

TEBUIRENG A Philosophical Study on The Role of Pesantren in Building Social Harmony.” 

Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars (AnCoMS) (Surabaya) 8 No. 1 (2024). 

Machfudz. Model Kepemimpinan Kyai Pesantren. 1st ed. Pustaka Ilmu, 2020. 

Majid, Nurcholis. Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Pejalanan. Jakarta, Paramadina, 1997. 

Manshur, Umar, and Nurul Makiyah. “Enhancing Educational Excellence: Elevating Learning 

Quality Through Podcast-Based Arts Performances in Pesantren.” Journal of Islamic Education 

Research 5, no. 1 (2024): 1–12. https://doi.org/10.35719/jier.v5i1.371. 

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem 

Pendidikan Pesantren. Seri INIS. INIS, 1994. 

Mezirow, Jack. Learning as Transformation: Critical Perspectives on a Theory in Progress. Higher and 

Adult Education Series. Wiley, 2000. https://books.google.co.id/books?id=fyadAAAAMAAJ. 

Muchasan, Ali, Nur Syam, and Anis Humaidi. “Pemanfaatan Teknologi Di Pesantren ( Dampak Dan 

Solusi Dalam Konteks Pendidikan ).” INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan 

Kebudayaan 10, no. 1 (2024): 16–33. https://doi.org/10.55148/inovatif.v10i1.849. 

Nata, Abudin. Pendidikan Islan Di Era Milenial. Jakarta: Kencana, 2020. 

Nova Eliza. “Transformasi Pesantren Melalui Kurikulum Merdeka : Antara Tradisi Dan 

Modernisasi Di Pondok Pesantren At-Thahiriyah.” Jurnal Silatene Sosial Humaniora 1, no. 1 

(2023): 36–40. https://doi.org/10.53611/ncx18353. 

Rahim, Husni. Arah Baru Pendidikan Islam Di Indonesia. Logos Wacana Ilmu, 2001. 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

594  
 

 

Ramdlani, Afif, Sa’diyatul Ulya, and Ainul Hikam. “MODERNISASI PENDIDIKAN PESANTREN 

ASWAJA; PENGEMBANGAN KURIKULUM BERBASIS IDENTITAS DAN KONTINUITAS.” 

An Nahdhoh Jurnal Kajian Islam Aswaja 4, no. 1 (2024): 20–35. 

https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v4i1.21684. 

Riady, M Sufyan, and Moh. Wardi. “Telaah Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Tentang Pondok 

Pesantren.” Dirosat : Journal of Islamic Studies 6, no. 1 (2021): 37. 

https://doi.org/10.28944/dirosat.v6i1.468. 

Rogers, Everett M. Diffusion of Innovations, 5th Edition. Free Press, 2003. 

https://books.google.co.id/books?id=9U1K5LjUOwEC. 

Saini, Mukhamat. “Pesantren Dalam Era Digital: Antara Tradisi Dan Transformasi.” Tasamuh: Jurnal 

Studi Islam 16, no. 2 (2024): 342–56. https://doi.org/10.47945/tasamuh.v16i2.1600. 

Salsabila, Arifah Nur, and Nasywa Kynda Sanina. “Sinergi Tradisi Dan Inovasi: Pendekatan Modern 

Dan Pemanfaatan Teknologi Dalam Sistem Pembelajaran Di Pondok Modern Gontor.” 

Konferensi Nasional Tarbiyah UNIDA Gontor 3 (2024). 

Steenbrink, Karel. Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam Dalam Kurun Moderen. Lembaga 

Penelitian, Pendidikan dan Penerangan Ekonomi dan Sosial, 1994. 

Syarkun, Muklas. Ensiklopedi Abdurrahman Wahid: Riwayat Gus Dur. Ensiklopedi Abdurrahman 

Wahid. PPPKI, 2013. https://books.google.co.id/books?id=kbJovgEACAAJ. 

Thohir, Kholis. Model Pendidikan Pesantren Salafi. Scopindo Media Pustaka, 2020. 

Zed, Mestika. Metode penelitian kepustakaan. Ed. 2. Yayasan Obor Indonesia, 2008. 

Ziemek, Manfred. Pesantren Dalam Perubahan Sosial. Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan 

Masyarakat (P3M), 1986. 

 


