
 

Volume 6 Number 2 (2026) 

January-June 2026 

Page: 1 - 11 

E-ISSN: 2745-4584 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id 

DOI: 10.37680/almikraj.v6i02.8887 

                                                 

=========================================================================================================

  

 Published by Institut Agama Islam Sunan Giri (INSURI) Ponorogo; Indonesia 

Accredited Sinta 6 

Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu’i Dalam 

Surah Ar-Rad  Ayat 28 

 
Fauziah Nur Ariza1, Rahma Rizki Nasution2, Rahmah Aulia Saragih3, Hotman Isad Siregar4, 

Nurhalizah5, Sabrina Bila Putri6, Itcat Martua Harahap7, Hafiz Purba8 

1,2,3,4,5,6,7,8 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan; Indonesia  

Correspondence e-mail*, Fauziah1100000178@gmail.com1, nasutionrahma586@gmail.com2, 

ramaaulia0709@gmail.com3, Hotmanisadsiregar@gmail.com4, nurhalizasaja655@gmail.com5, 

sabrinabilaputri@gmail.com6, Itcatmartua@gmail.com7, hafizseptember88@gmail.com8 

 
Submitted:2026/01/02  Revised: 2026/01/13; Accepted: 2026/01/19; Published: 2026/01/20 

Abstract 

 

 

 

 

 

 
Peace of mind is often discussed in the Qur'an but is still not explicit. This 

study of the concept of peace of mind in the Qur'an Maudhu'i Tafsir approach 

to the Ar-Rad verse 28, and the theology of dhikr and Al-Qulub. Through 

analysis of classical and contemporary sources of interpretation, that the peace 

referred to in the verse is not only from one side but a spiritual state in the 

awareness of monotheism. This study contributes to the study of the 

interpretation of the Qur'an by discussing peace of mind is not merely advice 

but the understanding of monotheism and existence for human psychology 

and spirituality. Thus, this study positions La Ilaha Illa Allah not only as 

theology, but as a Qur'anic paradigm for steadfastness. 
Keywords  Tauhid, tranquility, remembrance of Allah, Qur’an, Ar-Ra’d 28 

 

 © 2026 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and 

conditions of the Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan abad modern ditandai dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, 

yang mendorong terjadinya perubahan yang positif bagi kehidupan manusia, namun juga disadari 

bahwa kemajuan dan perkembangan tersebut telah membawa dampak negative. Salah satu dampak 

negatif yang muncul adalah hilangnya keseimbangan jiwa manusia utamanya mereka yang hidup 

di kota-kota besar dan itu ditandai dengan banyaknya manusia yang mengalami kegelisahan batin 

dan jiwa yang gersang, yang terkadang berakibat stress dan frustasi dalam kehidupannya. 

Kemajuan peradaban umat manusia sejatinya memberikan kebahagiaan yang lebih banyak 

kepada manusia disamping memberikan kemudahan-kemudahan dalam aktivitas manusia. Namun 

fakta menunjukkan hal yang tidak demikian adanya, bahkan ketenangan dan kebahagiaan ternyata 

semakin mahal dan sulit ditemukan oleh manusia modern saat ini. Hidup semakin sulit bahkan 

kesulitan material juga berimplikasi menjadi beban mental dan psikis, menimbulkan 

kegelisahan,ketegangan, bahkan tekanan perasaan yang berakibat munculnya berbagai penyakit 

AL MIKRAJ 

Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/
mailto:ramaaulia0709@gmail.com3
mailto:Hotmanisadsiregar@gmail.com4
mailto:nurhalizasaja655@gmail.com5
mailto:sabrinabilaputri@gmail.com6
mailto:Itcatmartua@gmail.com7
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

 

2  
 

 

 

kejiwaan seperti stress, defresi dan frustasi yang mendorong pelakunya menempuh jalan pintas 

mengakhiri hidupnya dengan jalan bunuh diri. 

. Dalam Islam, berzikir adalah salah satu cara efektif untuk mengatasi kecemasan dan 

keresahan. Mengingat Allah dengan penuh keyakinan merupakan inti dari berzikir. Menurut Ibnu 

Qayim Jauziyah Ibnu Qayyim al-Jauziyah dalam Kitab Al-Wabil Al-Shayyib min al-Kalim al-

Thayyib, membaca Alquran yang sejatinya merupakan dzikir, dapat menjadi penawar bagi berbagai 

masalah, baik mental maupun fisik. Dzikir mengajarkan kita untuk sepenuhnya berserah diri 

kepada Allah Swt, meyakini bahwa segala sesuatu terjadi atas kehendak Allah Swt.1  Sikap pasrah 

ini membantu kita menerima keadaan, mengurangi tekanan hidup, dan bahkan mencegah kita dari 

rasa putus asa. 

Alquran memberikan solusi dari ketenangan hati yang mampu membuat seseorang lebih 

tenang dalam menjalani kehidupannya, yaitu dengan berdzikir. Hal ini sesuai dengan firman Allah 

swt. Dalam Alquran surah Ar ra’d ayat 28: 

ِ تطَْمَىِٕنُّ الْقلُُوْبُ ۗ ِ ۗ الَََ بِذِكْرِ اللّٰه  الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا وَتطَْمَىِٕنُّ قلُوُْبهُُمْ بِذِكْرِ اللّٰه

“Orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat Allah. 

Ingatlah, bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu tenteram”2 

Dengan zikir dan doa akan menumbuhkan sikap optimis dan percaya diri dan itulah dapat 

mengusir kegelisahan jiwa. Hal ini sejalan dengan apa yang terjadi di Amerika, sebagaimana 

dikutip oleh M. Quraish Shihab mengatakan, bahwa mereka mengajak masyarakatnya melakukan 

shalat, puasa dan bertaubat secara nasional karena meningkatnya kekerasan, perpecahan dan 

kerusahan dan ini akibat kita berpaling dari Tuhan. Dengan demikiran, jelas bahwa zikir dapat 

mengembalikan jati diri manusia secara utuh yang terpenuhinya unsur jasmani dan rohani, zikir 

mengembangkan potensi iman pada diri manusia yang akan memberikan nilai positif dalam 

kehidupan. 3 

Penulisan ini dari kesadaran bahwa konsep ketenangan dalam Islam. Meskipun 

pembahasan akan berfokus pada analisis ayat Alquran, khususnya QS. Ar-Ra’d ayat 28, kajian ini 

juga akan menyinggung berbagai aspek pendukung seperti nilai-nilai pendidikan Islam, serta 

                                                                         

 1 Ibnu Qayyim al-Jauziyah, Al-Wabil Al-Shayyib min al-Kalim al-Thayyib (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah), hlm. 80–81. 

 2 Alquran, Surah Ar-Ra’d (13): 28. 

 3 Abdullah, Zikir dan Ketenangan Jiwa,(Jakarta: Prenada Media, 2002), hlm. 61. 



Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu’i Dalam Surah Ar-Rad  Ayat 28 

 (Fauziah Nur Ariza, et al.) 

 

 

 

       3 
 

 

 

implikasinya terhadap pembentukan karakter dan ketenangan spiritual seorang muslim. Dengan 

demikiran, pendekatan multidisipliner ini, diharapkan pembahasan dapat memberikan 

pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana kalimat tauhid menjadi kunci ketenangan 

hati. 

METODE 

Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan jenis kualitatif. 

Pengumpulan data dilakukan dengan menelusuri sumber-sumber primer maupun sekunder terkait 

dengan zikir dan ketenangan jiwa. Sumber data primer berupa Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir 

mu‘tabarah yang relevan, yaitu Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir al-Marāghī, Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya Sayyid 

Qutb, Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, dan Tafsir al-Azhar karya Hamka. Sumber data 

sekunder berasal dari buku dan artikel ilmiah yang membahas zikir, tauhid, ketenangan jiwa, dan 

kesehatan mental. 

Analisis data dilakukan secara tematik dengan mengkaji makna kebahasaan ayat, 

membandingkan penafsiran para mufassir, menarik makna konseptual tentang ketenangan hati, 

serta mengontekstualisasikannya dengan kajian psikologi dan kesehatan mental tanpa 

menghilangkan kajian tentang Al-Qur’an tersebut 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Dzikir dan Korelasinya terhadap Ketenangan Hati 

Kata zikir pada mulanya dugunakan dalam bahasa Arab dalam arti sinonim lupa. 

Zikir juga pada mulanya berarti mengucapkan dengan tidak atau menyebut sesuatu. 

Makna ini kemudian berkembang menjadi “mengingat” karena mengingat sesuatu 

seringkali mengantar tidak menyebutnya. Demikian juga, menyebut dengantidak dapat 

mengantar hati untuk mengingat, lebih banyak lagi apa yang disebut itu. Ungkapan kata 

dzikr di dalam Alquran terdapat sebanyak 282 kata dalam 262 ayat pada 71 surat.4  Kami 

menampilkan data tersebut dalam berbentuk tabel sebagai berikut: 

 

 

                                                                         

 4 M. Fuad Abdul Baqi, al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfāz al-Qur’ān al-Karīm., hlm. 270-275. 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

 

4  
 

 

 

 

Secara etimologis, kata dzikir berasal dari akar kata dzakara yang berarti “mengingat” atau 

“menyebut.” Dalam konteks keagamaan, dzikir bermakna mengingat Allah dengan hati, lisan, dan 

perbuatan.5 

Sementara itu, menurut Ibn Faris bin Zakaria, zikir mempunyai arti asal yaitu mengingat 

                                                                         

 5 Ibn Manshur, Lisan al-‘Arab, Juz 4 (Beirut: Dar Sadir, 1990), hlm. 237. 

NO NO. 

SURAT 

NAMA SURAT AYAT JUMLAH AYAT 

1 2 Al-Baqarah 
40, 47, 63, 114, 122, 152, 198, 

200, 203,231, 235, 239, 269, 

282, 321 

15 

2 3 Ali ‘Imrân 7, 36, 46, 58, 103, 135, 191, 

195 

8 

3 4 An-Nisâ’ 11, 103, 124, 142, 146 5 

4 5 Al-Mâidah 4, 7, 11, 13, 14, 20, 91, 110 8 

5 6 Al-An’âm 
44, 68, 69, 70, 80, 90, 118, 

119, 121, 126, 138, 139, 143, 

144, 152 

15 

6 7 Al-A’râf 2, 3, 26, 57, 63, 69, 74, 86, 

120, 165, 171, 205 

12 

7 8 Al-Anfâl 2, 26, 45, 57 4 

8 9 At-Taubah 126 1 

9 10 Yûnus 3, 71 2 

10 11 Hûd 24, 30, 114, 120 4 

11 12 Yûsuf 42, 45, 85, 104 4 

12 13 Ar-Ra’du 19, 28 2 

13 14 Ibraahîm 5, 6, 25, 52 4 

14 15 Al-Hijr 6, 9 2 

15 16 An-Nahl 13, 17, 43, 44, 90, 97 6 

16 17 Al-Isrâ’ 41, 46 2 

17 18 Al-Kahf 24, 28, 50, 57, 63, 70, 83, 101 8 

18 19 Maryam 2, 16, 41, 51, 54, 56, 67 7 

19 20 Thâhâ 3, 14, 34, 43, 44, 99, 113, 124 8 

20 21 Al-Anbiyâ’ 2, 7, 10, 24, 36, 42, 48, 50, 60, 

84, 105 

11 

21 22 Al-Hajj 28, 34, 35, 36, 40 5 

22 23 Al-Mu’minûn 71, 85, 110 3 

23 24 An-Nûr 1, 27, 36, 37 4 

24 25 Al-Furqân 18, 29, 50, 62, 74 5 

25 26 Asy-Syu’arâ’ 5, 165, 209, 227 4 

26 27 An-Naml 62 1 

27 28 Al-Qashas 43, 46, 51 3 

28 29 Al-Ankabût 45, 51 2 



Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu’i Dalam Surah Ar-Rad  Ayat 28 

 (Fauziah Nur Ariza, et al.) 

 

 

 

       5 
 

 

 

sesuatu dan antonim dari lupa, kemudian diartikan dengan mengingat dengan lidah atau 

menyebut. Zikir juga di analogikan dengan “keluhuran” atau “kedudukan tinggi” kemuliaan atau 

kehormatan.6 

Dengan demikian dapat juga berarti mengingat Allah sebagai satu-satunya zat yang berhak 

untuk disembah. Berzikir berarti melakukan segala aktifitas yang bisa membangkitkan ingatan akan 

keagungan, kebesaran dan kemuliaan Allah. Dengan zikir atau mengingat Allah maka Allah juga 

akan ingat kepada ummat manusia sebagaimana firman Allah swt dalam QS. al-Baqarah (2) : 152: 

  فاَذْكُرُوْنيِْْٓ اذَْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوْا لِيْ وَلََ تكَْفرُُوْنِ 

“Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat kepadamu. Bersyukurlah kepada-Ku dan 

janganlah kamu ingkar kepada-Ku.”7 

Dari beberapa pengertian tentang zikir, nampaknya zikir baru merupakan bentuk 

komunikasi sepihak antara mahluk dengan sang khalik saja. Akan tetapi lebih dari itu zikrullah 

bersifat aktif karena komunikasi tersebut bukan hanya sepihak melainkan bersifat timbal balik 

seperti yang dikemukakan oleh Imam al-Qazali, zikrullah berarti ingatan seseorang bahwa Allah 

mengamati seluruh tindakan dan pikirannya,8  dan itulah makna dari ayat diatas yang terdapat 

pada surah al-Baqarah ayat 152. 

Kata zikir secara umum dapat juga dipahami sebagai memelihara sesuatu karena tidak 

melupakan sesuatu berarti memeliharanya atau terpeliharanya dalam benaknya. Zikir adalah 

menghadirkan kembali apa yang tadinya dilupakan dan hanya ada dalam benak.  

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa segala aktivitas manusia baik lahir maupun 

bathin, lisan atau hati yang dimaksudkan untuk mengingat, menyebut dan mendekatkan diri 

kepada Allah dalam setiap waktu dan kesempatannya maka tergolong sebagai orang yang berzikir 

dan dengan zikir itu akan mengantarkan manusia kepada ketenangan dan kedamaian jiwa. Alquran 

menggambarkan bahwa kalimah tayyibah atau bacaan zikir yang tertanam kuat didalam hati akan 

memberikan kesadaran secara mendalam dan menjiwai seluruh prilaku sesorang serta bermuara 

pada moralitas yang tinggi (al-Akhlak al-karimah) dan pada akhirnya akan memberikan yang 

positif bagi jiwa atau rohani manusia berupa ketenangan batin atau jiwa sebagaiman firman Allah 

Swt. QS. ar-Rad (13) : 28: 

                                                                         

 6 Ibn Fāris, Mu‘jam Maqāyīs al-Lughah (Beirut: Dār al-Fikr, 1987), hlm. 105. 

 7 Al-Qur’an, QS. Al-Baqarah (2): 152. 

 8 Al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Juz IV (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), hlm. 348–352. 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

 

6  
 

 

 

ِ تطَْمَىِٕنُّ الْقلُُ  ِ ۗ الَََ بِذِكْرِ اللّٰه وْبُ ۗالَّذِيْنَ اٰمَنوُْا وَتطَْمَىِٕنُّ قلُوُْبهُُمْ بِذِكْرِ اللّٰه   

“Orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat Allah. 

Ingatlah, bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu tenteram.”9  

Ayat di atas memaparkan bahwa setiap hati orang yang beriman akan tenang dan tentram 

ketika berzikir kepada Allah. Hati mereka penuh dengan cinta sehingga ketika disebutkan nama 

Allah dan dibacakan ayat-ayat-Nya keimanan mereka bertambah.  

Lebih jauh para ahli tafsir ketika menafsirkan ayat ini misalnya Imam Muhammad Ibnu Ali 

Al-Syaukani memaparkan bahwa ketenangan dan ketentraman hati orang-orang yang beriman 

adalah dengan berzikir kepada Allah dengan lisan, mereka seperti membaca Alquran, membaca 

tasbih, tahmid dan takbir atau dengan mendengarkannya. Allah menyebut Alquran sebagai zikir 

dalam dalam firmannya: 

بٰرَكٌ انَْزَلْنٰهُۗ افَاَنَْتمُْ لهَٗ مُنْكِرُوْنَ ࣖ    وَهٰذاَ ذِكْرٌ مُّ

 “Dan Alquran ini adalah zikir (kitab) yang mempeunyai berkah yang telah kami 

turunkan”10  

juga firman Allah: 

كْ  لْناَ الذ ِ رَ وَانَِّا لهَٗ لحَٰفِظُوْنَ انَِّا نحَْنُ نزََّ   

“Sesungguhnya kamilah yang menurunkan zikir alQur’an dan sesungguhnya kami benar-

benar memeliharanya” 11 

Oleh karen itu, dzikir dalam Islam bukan hanya aktivitas ibadah ritual, tetapi juga sarana 

spiritual yang berpengaruh langsung terhadap kondisi kejiwaan manusia. Ketenangan hati (ath-

thuma’ninah) merupakan hasil alami dari hubungan yang kuat antara manusia dan Allah melalui 

dzikir.  

Ayat ini menunjukkan hubungan kausal yang jelas antara dzikir dan ketenangan hati: 

semakin sering seseorang mengingat Allah, semakin stabil pula kondisi batinnya. Imam Al-

Qurthubi dalam Tafsir Al-Jami’ li Ahkam Alquran menjelaskan bahwa ketenangan hati (ithmi’nan 

al-qalb) adalah hasil dari keyakinan penuh terhadap kekuasaan Allah dan kepasrahan terhadap 

ketentuan-Nya.12  Dengan kata lain, dzikir berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan 

                                                                         

 9 Al-Qur’an, QS. ar-Ra‘d (13): 28. 

 10 Al-Qur’an, QS. al-Anbiyā’ (21): 50. 

 11 Al-Qur’an, QS. al-Ḥijr (15): 9. 

 12 Al-Qurthubi, Al-Jami’ li Ahkam Alquran, Juz 9 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2006), hlm. 332. 



Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu’i Dalam Surah Ar-Rad  Ayat 28 

 (Fauziah Nur Ariza, et al.) 

 

 

 

       7 
 

 

 

kesadaran manusia dengan realitas keesaan Allah.13 

Dalam konteks tafsir maudhu‘i, QS. Ar-Ra‘d ayat 28 dapat dipahami sebagai ayat sentral 

yang menjelaskan mekanisme ketenangan hati dalam Al-Qur’an. Ayat ini tidak berdiri sendiri, 

tetapi menguatkan pesan Al-Qur’an secara keseluruhan bahwa ketenangan sejati tidak bersumber 

dari faktor material atau kondisi eksternal, melainkan dari hubungan spiritual yang kokoh dengan 

Allah. 

Dari sisi psikologis, dzikir dapat menurunkan tingkat kecemasan karena mengarahkan 

fokus pikiran pada hal yang transendental, bukan pada tekanan duniawi. Proses ini selaras dengan 

konsep mindfulness dalam psikologi modern, yakni kemampuan untuk hadir secara sadar dan 

penuh ketenangan pada momen kini. Namun, dzikir memiliki dimensi yang lebih tinggi karena 

bukan hanya kesadaran terhadap diri sendiri, melainkan kesadaran terhadap kehadiran Allah.  

Penelitian kontemporer juga menunjukkan bahwa praktik spiritual seperti dzikir dapat 

menurunkan tekanan darah, mengatur ritme pernapasan, serta menstabilkan sistem saraf otonom 

yang berperan dalam pengendalian stres.14  Hal ini menunjukkan bahwa dzikir bukan sekadar 

bentuk ibadah spiritual, tetapi juga memiliki dampak nyata terhadap keseimbangan mental dan 

emosional manusia. 

Dengan demikian, korelasi antara dzikir dan ketenangan hati bersifat integral. Dzikir 

menjadi sarana yang menghubungkan unsur spiritual, psikologis, dan fisiologis manusia. Dalam 

dzikir, seorang hamba menemukan ketenangan sejati karena hatinya berlabuh pada Allah, sumber 

kedamaian yang hakiki. Maka, tidaklah berlebihan jika ketenangan yang dicari manusia modern 

sebenarnya telah dijelaskan oleh Alquran sejak 14 abad yang lalu. 

Tafsir Surat Ar-Ra’ad Ayat 28 

ِ تطَْمَىِٕنُّ الْقلُُوْبُ ۗ ِ ۗ الَََ بِذِكْرِ اللّٰه   الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا وَتطَْمَىِٕنُّ قلُوُْبهُُمْ بِذِكْرِ اللّٰه

“(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat 

Allah. Ingatlah, bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu tenteram.”15  

Menurut Ibnu Katsir, ayat ini menunjukkan bahwa orang-orang yang beriman mendapatkan 

ketenangan hati dengan mengingat Allah. Dzikir atau mengingat Allah mencakup semua bentuk 

                                                                         

 13 Komaruddin Hidayat, Psikologi Beragama (Jakarta: Paramadina, 2002), hlm. 75–76. 

 14 Koenig, Harold G., Religion and Mental Health: Research and Clinical Applications (San Diego: Academic 

Press, 2018), hlm. 145. 

 15 Al-Qur’an, Surah Ar-Ra’d (13): 28. 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

 

8  
 

 

 

ibadah seperti shalat, membaca Alquran, dan doa. Hati yang tenteram adalah hasil dari iman yang 

kuat dan hubungan yang dekat dengan Allah. Ibnu Katsir menekankan bahwa ketenangan hati 

tidak dapat diperoleh dari hal-hal duniawi, tetapi hanya dari hubungan yang tulus dengan Allah.16  

Sementara al-Qurtubi dalam tafsirnya menjelaskan bahwa ayat ini menegaskan pentingnya dzikir 

sebagai sumber ketenangan dan kedamaian batin. Dia menyebutkan bahwa mengingat Allah 

mencakup berbagai bentuk ibadah dan ketaatan. Al-Qurtubi juga menekankan bahwa orang-orang 

yang beriman merasakan ketenangan yang mendalam karena mereka memiliki keyakinan penuh 

pada kekuasaan dan rahmat Allah, yang memberikan mereka perlindungan dan ketentraman dalam 

menghadapi berbagai situasi kehidupan.17  

Sayyid Qutb dalam tafsir "Fi Zilalil Qur'an" menyatakan bahwa ayat ini menggambarkan 

keadaan psikologis orang-orang beriman yang merasa tenang dan damai dengan mengingat Allah. 

Menurut Qutb, ketenangan ini muncul dari keyakinan penuh akan kekuasaan Allah dan kesadaran 

bahwa segala sesuatu berada di bawah kendali-Nya. Qutb menekankan bahwa ketenangan hati 

adalah salah satu manfaat spiritual dari iman yang kuat dan hubungan yang erat dengan Allah.18   

Menurut Quraish Shihab, ketenangan hati (iṭmi’nān) yang disebutkan dalam ayat ini adalah 

ketenangan yang mendalam dan kokoh, yang hanya dapat dicapai melalui hubungan yang erat 

dengan Allah. Ketenangan tersebut tidak sama dengan ketenangan sementara yang diperoleh dari 

hal-hal duniawi, melainkan merupakan ketentraman yang bersumber dari kedekatan spiritual 

dengan Allah. Mengingat Allah (dhikrullah) membawa ketenangan karena Allah adalah sumber 

segala ketenangan dan keamanan. Dzikir dalam konteks ayat ini tidak terbatas pada menyebut 

nama Allah secara lisan, tetapi mencakup kesadaran penuh akan kehadiran dan kekuasaan-Nya 

dalam setiap aspek kehidupan. Quraish Shihab juga menekankan pentingnya menjadikan dzikir 

sebagai bagian integral dari kehidupan sehari-hari, baik melalui shalat, membaca Alquran, berdoa, 

maupun melakukan berbagai amal kebaikan. Dengan cara ini, seseorang akan selalu merasa dekat 

dengan Allah dan merasakan ketenangan dalam setiap langkah kehidupan.19  

Pendapat Hamka zikir artinya mengingat antonim dari kata lupa (ghuflah). Jadi Zikir ini 

                                                                         

 16 Ibnu Katsir, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Jilid 4, (Riyadh: Dār Ṭayyibah li al-Nasyr wa al-Tauzī‘, 1999), hlm. 

342–343. 

 17 Imam al-Qurṭubī, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Jilid 9, (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2007), tafsir QS. 

Ar-Ra’d: 28. 

 18 Sayyid Qutb, Fī Ẓilālil Qur’ān, terj. As’ad Yasin dkk., (Jakarta: Gema Insani Press, 2000). 

 19 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 5, (Jakarta: Lentera Hati, 2001), Hlm. 345–347. 



Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu’i Dalam Surah Ar-Rad  Ayat 28 

 (Fauziah Nur Ariza, et al.) 

 

 

 

       9 
 

 

 

bukan hanya mengingat Allah, harus dipadukan dengan mengikrarkan.  Menurut Hamka, zikir 

adalah keimanan dengan keimanan itu hati menjadi tempat dan tujuan ingatan. Inti dari pokok 

kesehatan jasmani serta rohani ialah ketentraman hati. Metode dalam ketenangan hati, zikir juga 

dilakukan dengan tata cara dan prosedur nya, salah satunya zikir Jahr ialah zikir yang dilakukan 

dengan melafalkan kalimat-kalimat thayyibah secara bersuara. Berzikir melakukan nya harus terus-

menerus dan sebisa mungkin tidak terputus. Sebab kontinuitas dalam zikir sangat berpengaruh 

terhadap cepat atau lambatnya pemulihan mental hati yang dalam masalah. Dan zikir tidak 

memiliki  batasan waktu tertentu bahkan zikir dalam keadaan duduk, berdiri, maupajm berbaring 

atau lagi dimanapun itu bersembunyi maupun terang terangan zikir dengan bacaan-bacaan tahmid, 

takbir, tahlil, istighfar dan tasbih adalah obat penawar macam-macam penyakit hati dengan 

terbiasanya berzikir kepada Allah maka akan merasa kedekatan dengan Allah dan yakin ada 

penjagaan didalam diri-Nya serta dalam perlindungan-Nya.20  

Pendapat Al Maraghi dalam Q.S Ar Ra'du ayat 28 ialah mereka-mereka yang melangkah 

menuju Allah, merenungi bukti dan dalil dalil yang jelas tentang kebesaran Allah. Seseorang yang 

senantiasa berzikir, maka Allah akan melimpahkan cahaya keimanan ke dalam hati mereka, 

sehingga mampu melenyapkan kesedihan dan kegelisahan. Selain itu, orang yang rutin berzikir bisa 

dipastikan ia akan mendapatkan kebahagiaan dan keberuntungan baik ketika masih hidup di dunia 

atau nanti di hari akhir.21  

Dalam kitab Tafsir “Fi Zilalil Qur'an” bahwa hati menemukan ketentraman karena zikir memiliki 

hubungan dan ikatan dengan Allah. Zikir meresap dalam hati melahirkan ekspresi positif seperti 

kegembiraan, kesenangan, ketenangan, dan kedamaian hati 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil analisis tematik terhadap QS. Ar-Ra‘d ayat 28, dapat disimpulkan bahwa 

ketenangan hati dalam Al-Qur’an berkaitan erat dengan dzikir sebagai bentuk kesadaran spiritual 

kepada Allah. Ketenangan hati yang dimaksud bukanlah perasaan tenang yang bersifat sementara, 

melainkan keadaan batin yang relatif stabil dan berkelanjutan. 

Hasil penelitian menunjukkan adanya hubungan yang saling berkaitan antara iman, dzikir, 

dan ketenangan hati. Iman menjadi dasar keyakinan, dzikir berfungsi sebagai sarana penguatan 

                                                                         

 20 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 13 (Jakarta: Gema Insani Press, 2015), hlm. 106. 

 21 Ahmad Musthafa al-Marāghī, Tafsir al-Marāghī, Terj. Bahrun Abu Bakar, Jilid 1 (Semarang: Toha Putra, 

1992), 172. 



Al Mikraj – Jurnal Studi Islam dan Humaniora 

 

 

 

 

10  
 

 

 

kesadaran tersebut, dan ketenangan hati merupakan dampak yang muncul dari proses tersebut. 

Dengan demikian, ketenangan hati dalam perspektif Al-Qur’an tidak bergantung pada kondisi luar, 

tetapi pada kualitas hubungan spiritual manusia dengan Allah. 

Secara akademik, penelitian ini memberikan kontribusi dalam kajian tafsir maudhu‘i dengan 

menegaskan QS. Ar-Ra‘d ayat 28 sebagai ayat penting dalam pembahasan ketenangan hati. Temuan 

ini juga membuka ruang dialog antara kajian tafsir dan kajian psikologi, khususnya dalam 

memahami ketenangan batin dari perspektif Al-Qur’an.   

 

REFERENSI 

Abdullah, Taufiq. (2002). Ensiklopedia tematis: Tematis dunia Islam. Jakarta: Ikhtiar Baru. 

Abdullah, Taufiq. (2002). Zikir dan ketenangan jiwa. Jakarta: Prenada Media. 

Al-Ghazali, Imam. (2008). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn (Jilid 4). Beirut: Dār al-Fikr. 

Ahmad Musthafa al-Marāghī. (1992). Tafsir al-Marāghī (Bahrun Abu Bakar, Penerjemah; Jilid 

 Semarang: Toha Putra. 

Al-Qurthubi, Imam. (2006). Al-Jami’ li Ahkam Al-Quran (Jilid 9). Beirut: Dār al-Kutub al‘Ilmiyyah. 

Anshori, Muhammad Afif. (2003). Zikir demi kedamaian jiwa: Solusi tasauf dalam mengatasi 

 problem modern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Arkal, Agus, Kasim, Amin, & Abunawas, Kholid. (2022). Nilai-nilai pendidikan pada ayat-ayat 

 tasybih dalam Surah Al Baqarah (Analisis ilmu Bayan). Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 

 10(1), 61–73. https://doi.org/10.24239/ist.v10i1.943 

Astuti, Fitria Rahma F., Aropah, Nurdin Nur, & Susilo, Sugeng V. (2022). Pendidikan moral 

 sebagai landasan nilai karakter berprilaku. Journal of Innovation in Primary Education, 

 1(1), Article 1. 

Cahyo, Agus N. (2011). Penjelasan ilmiah tentang dasyatnya manfaat harian (untuk kesehatan jiwa 

 dan fisik). Yogyakarta: Diva Press. 

Darajat, Zakiyah. (1991). Islam dan kesehatan mental. Jakarta: Gunung Agung. 

Departemen Agama Republik Indonesia. (2005). Al-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta: Al Huda 

 Kelompok Gema Insani. 

Diana Vidya Fakhriyani. (2019). Kesehatan mental. Pamekasan: Duta Media Publishing. 

Hamka. (2015). Tafsir Al-Azhar (Jilid 13). Jakarta: Gema Insani Press. 

Haryanto, Alfandi, & Munir, Syamsul. (2008). Energi zikir menentramkan jiwa, membangkitkan 



Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu’i Dalam Surah Ar-Rad  Ayat 28 

 (Fauziah Nur Ariza, et al.) 

 

 

 

       11 
 

 

 

 optimisme. Wonosobo: Percetakan Hamza. 

Hidayat, Komaruddin. (2002). Psikologi beragama. Jakarta: Paramadina. 

Ibn Fāris, Zakaria Bin. (1987). Maqaays al-lughah. Bairut: Dar al-Maarif. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (n.d.). Al-Wabil al-Shayyib min al-Kalim al-Tayyib. Beirut: Dār al-Kutub 

 al-‘Ilmiyyah. 

Ibnu Katsir, Imam. (1999). Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm (Jilid 4). Riyadh: Dār Ṭayyibah li al-Nasyr wa 

 al-Tauzī‘. 

Ibnu Katsir, Imam. (2004). Tafsir Ibnu Katsir. Pustaka Imam Asy-Syafi’i. 

Imam Asy Syaukani. (2008). Tafsir Fathul Qadir. Pustaka Azzam. 

Irwanto, dkk. (1991). Psikologi umum. Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama. 

M. Quraish Shihab. (2021). Tafsir Al-Mishbah (Jilid 5). Jakarta: Lentera Hati. 

Ibn Manshur. (1990). Lisan al-Arab (Jilid 4). Bairut: Dar al-Maarif. 

Qutb, Sayyid. (2000). Fī Ẓilālil Qur’ān (As’ad Yasin dkk., Penerjemah). Jakarta: Gema Insani Press. 

Sam, S. (2020). Konsep kesehatan dalam Al-Quran dan implikasinya terhadap adversity quotient 

 perspektif tafsir Al-Mishbah. Atta’dib Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 18–29. 

 https://doi.org/10.30863/attadib.v1i2.961 

Soemanto, Westy. (1988). Pengantar psikologi. Jakarta: Bina Aksara. 

Sukmono. (2008). Ketenangan jiwa dalam perspektif Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abd al-Baqī, Muhammad Fuad. (1988). Al-Muʿjam al-mufahras li alfāẓ al-Qur’ān al-karīm. Kairo: 

 Dār al-Ḥadīth. 

Koenig, Harold G. (2018). Religion and mental health: Research and clinical applications. San 

Diego:  Academic Press... 

 


