Volume 6 Number 2 (2026) E-ISSN: 2745-4584
January-June 2026 https://ejournal.insuriponorogo.ac.id AL MIKRA]
Page: 1-11 DOI: 10.37680/almikraj.v6i02.8887 Jurnal Studi Islam dan Humaniora

Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu’i Dalam
Surah Ar-Rad Ayat 28

Fauziah Nur Ariza', Rahma Rizki Nasution?, Rahmah Aulia Saragih?, Hotman Isad Siregar?,
Nurhalizah®, Sabrina Bila Putri®, Itcat Martua Harahap’, Hafiz Purba®

12345678 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan; Indonesia

Correspondence e-mail*, Fauziah1100000178@gmail.com!, nasutionrahma586@gmail.com?,
ramaaulia0709@gmail.com? Hotmanisadsiregar@gmail.com*, nurhalizasaja655@gmail.com?,
sabrinabilaputri@gmail.com®, Itcatmartua@gmail.com’, hafizseptember88@gmail.com?

Submitted:2026/01/02 Revised: 2026/01/13; Accepted: 2026/01/19; Published: 2026/01/20

Abstract Peace of mind is often discussed in the Qur'an but is still not explicit. This
study of the concept of peace of mind in the Qur'an Maudhu'i Tafsir approach
to the Ar-Rad verse 28, and the theology of dhikr and Al-Qulub. Through
analysis of classical and contemporary sources of interpretation, that the peace
referred to in the verse is not only from one side but a spiritual state in the
awareness of monotheism. This study contributes to the study of the
interpretation of the Qur'an by discussing peace of mind is not merely advice
but the understanding of monotheism and existence for human psychology
and spirituality. Thus, this study positions La Ilaha Illa Allah not only as
theology, but as a Qur'anic paradigm for steadfastness.

Keywords Tauhid, tranquility, remembrance of Allah, Qur’an, Ar-Ra’d 28
@ @ © 2026 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and
conditions of the Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY SA) license,

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/.

PENDAHULUAN

Perkembangan abad modern ditandai dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi,
yang mendorong terjadinya perubahan yang positif bagi kehidupan manusia, namun juga disadari
bahwa kemajuan dan perkembangan tersebut telah membawa dampak negative. Salah satu dampak
negatif yang muncul adalah hilangnya keseimbangan jiwa manusia utamanya mereka yang hidup
di kota-kota besar dan itu ditandai dengan banyaknya manusia yang mengalami kegelisahan batin
dan jiwa yang gersang, yang terkadang berakibat stress dan frustasi dalam kehidupannya.

Kemajuan peradaban umat manusia sejatinya memberikan kebahagiaan yang lebih banyak
kepada manusia disamping memberikan kemudahan-kemudahan dalam aktivitas manusia. Namun
fakta menunjukkan hal yang tidak demikian adanya, bahkan ketenangan dan kebahagiaan ternyata
semakin mahal dan sulit ditemukan oleh manusia modern saat ini. Hidup semakin sulit bahkan
kesulitan material juga berimplikasi menjadi beban mental dan psikis, menimbulkan

kegelisahan ketegangan, bahkan tekanan perasaan yang berakibat munculnya berbagai penyakit

Published by Institut Agama Islam Sunan Giri (INSURI) Ponorogo; Indonesia
Accredited Sinta 6


https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/
mailto:ramaaulia0709@gmail.com3
mailto:Hotmanisadsiregar@gmail.com4
mailto:nurhalizasaja655@gmail.com5
mailto:sabrinabilaputri@gmail.com6
mailto:Itcatmartua@gmail.com7
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

kejiwaan seperti stress, defresi dan frustasi yang mendorong pelakunya menempuh jalan pintas
mengakhiri hidupnya dengan jalan bunuh diri.

. Dalam Islam, berzikir adalah salah satu cara efektif untuk mengatasi kecemasan dan
keresahan. Mengingat Allah dengan penuh keyakinan merupakan inti dari berzikir. Menurut Ibnu
Qayim Jauziyah Ibnu Qayyim al-Jauziyah dalam Kitab Al-Wabil Al-Shayyib min al-Kalim al-
Thayyib, membaca Alquran yang sejatinya merupakan dzikir, dapat menjadi penawar bagi berbagai
masalah, baik mental maupun fisik. Dzikir mengajarkan kita untuk sepenuhnya berserah diri
kepada Allah Swt, meyakini bahwa segala sesuatu terjadi atas kehendak Allah Swt.! Sikap pasrah
ini membantu kita menerima keadaan, mengurangi tekanan hidup, dan bahkan mencegah kita dari
rasa putus asa.

Alquran memberikan solusi dari ketenangan hati yang mampu membuat seseorang lebih
tenang dalam menjalani kehidupannya, yaitu dengan berdzikir. Hal ini sesuai dengan firman Allah
swt. Dalam Alquran surah Ar ra’d ayat 28:

=L ok 83 VIR 83 agtslh Gl il Gl

“Orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat Allah.
Ingatlah, bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu tenteram”?

Dengan zikir dan doa akan menumbuhkan sikap optimis dan percaya diri dan itulah dapat
mengusir kegelisahan jiwa. Hal ini sejalan dengan apa yang terjadi di Amerika, sebagaimana
dikutip oleh M. Quraish Shihab mengatakan, bahwa mereka mengajak masyarakatnya melakukan
shalat, puasa dan bertaubat secara nasional karena meningkatnya kekerasan, perpecahan dan
kerusahan dan ini akibat kita berpaling dari Tuhan. Dengan demikiran, jelas bahwa zikir dapat
mengembalikan jati diri manusia secara utuh yang terpenuhinya unsur jasmani dan rohani, zikir
mengembangkan potensi iman pada diri manusia yang akan memberikan nilai positif dalam
kehidupan. 3

Penulisan ini dari kesadaran bahwa konsep ketenangan dalam Islam. Meskipun
pembahasan akan berfokus pada analisis ayat Alquran, khususnya QS. Ar-Ra’d ayat 28, kajian ini

juga akan menyinggung berbagai aspek pendukung seperti nilai-nilai pendidikan Islam, serta

Y 1bnu Qayyim al-Jauziyah, Al-Wabil Al-Shayyib min al-Kalim al-Thayyib (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah), him. 80-81.

2 Alquran, Surah Ar-Ra’d (13): 28.

8 Abdullah, Zikir dan Ketenangan Jiwa,(Jakarta: Prenada Media, 2002), him. 61.



Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu'i Dalam Surah Ar-Rad Ayat 28

(Fauziah Nur Ariza, et al.)

implikasinya terhadap pembentukan karakter dan ketenangan spiritual seorang muslim. Dengan
demikiran, pendekatan multidisipliner ini, diharapkan pembahasan dapat memberikan
pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana kalimat tauhid menjadi kunci ketenangan
hati.
METODE

Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan jenis kualitatif.
Pengumpulan data dilakukan dengan menelusuri sumber-sumber primer maupun sekunder terkait
dengan zikir dan ketenangan jiwa. Sumber data primer berupa Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir
mu‘tabarah yang relevan, yaitu Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir al-Maraghi, F1 Zilal al-Qur’an karya Sayyid
Qutb, Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, dan Tafsir al-Azhar karya Hamka. Sumber data
sekunder berasal dari buku dan artikel ilmiah yang membahas zikir, tauhid, ketenangan jiwa, dan
kesehatan mental.

Analisis data dilakukan secara tematik dengan mengkaji makna kebahasaan ayat,
membandingkan penafsiran para mufassir, menarik makna konseptual tentang ketenangan hati,
serta mengontekstualisasikannya dengan kajian psikologi dan kesehatan mental tanpa

menghilangkan kajian tentang Al-Qur’an tersebut

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Dzikir dan Korelasinya terhadap Ketenangan Hati

Kata zikir pada mulanya dugunakan dalam bahasa Arab dalam arti sinonim lupa.
Zikir juga pada mulanya berarti mengucapkan dengan tidak atau menyebut sesuatu.
Makna ini kemudian berkembang menjadi “mengingat” karena mengingat sesuatu
seringkali mengantar tidak menyebutnya. Demikian juga, menyebut dengantidak dapat
mengantar hati untuk mengingat, lebih banyak lagi apa yang disebut itu. Ungkapan kata
dzikr di dalam Alquran terdapat sebanyak 282 kata dalam 262 ayat pada 71 surat.* Kami

menampilkan data tersebut dalam berbentuk tabel sebagai berikut:

4 M. Fuad Abdul Bagi, al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfaz al-Qur’an al-Karim., hlm. 270-275.



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

NO| NO. | NAMA SURAT AYAT JUMLAH AYAT
SURAT
40,47, 63, 114, 122, 152, 198,
! 2 Al-Baqarah 200, 203,231, 235, 239, 269, 15
282, 321
2 3 Ali “Imran 7,36, 46, 58, 103, 135, 191, 8
195
3 4 An-Nisi’ 11, 103, 124, 142, 146 5
4 5 Al-Maidah 4,7,11, 13, 14,20, 91, 110 8
s 44, 68, 69, 70, 80, 90, 118,
> 6 | Al-An’am 119, 121, 126, 138, 139, 143, 15
144,152
6 7 Al-Araf 2,3, 26,57, 63,69, 74, 86, 12
120, 165, 171, 205
7 8 Al-Anfal 2,26, 45,57 4
9 At-Taubah 126 1
9 10 Yinus 3,71 2
10 11 | Had 24,30, 114, 120 4
11 12 | Yasuf 42, 45, 85, 104 4
12 13 | Ar-Ra’du 19, 28 2
13 14 Ibraahim 5,6,25,52 4
14 15 | Al-Hijr 6,9 2
15 16 | An-Nahl 13, 17, 43, 44, 90, 97 6
16 17 | Al-Ista’ 41, 46 2
17 18 | Al-Kahf 24,28, 50, 57, 63, 70, 83, 101 8
18 19 | Maryam 2, 16,41, 51, 54, 56, 67 7
19| 20 | Thanha 3, 14,34, 43, 44,99, 113, 124 8
20| 21 | Al-Anbiya’ 2,7, 10, 24, 36, 42, 48, 50, 60, 11
84, 105
21| 22 | Al-Hajj 28, 34, 35, 36, 40 5
22| 23 | Al-Muminan 71, 85, 110 3
23| 24 | An-Nar 1,27,36,37 4
24 25 Al-Furgan 18, 29, 50, 62, 74 5
25| 26 | Asy-Syward’ 5, 165, 209, 227 4
26| 27 | An-Naml 62 1
27 28 Al-Qashas 43,46, 51 3
28| 29 | Al-Ankabit 45, 51 2

Secara etimologis, kata dzikir berasal dari akar kata dzakara yang berarti “mengingat” atau
“menyebut.” Dalam konteks keagamaan, dzikir bermakna mengingat Allah dengan hati, lisan, dan
perbuatan.’

Sementara itu, menurut Ibn Faris bin Zakaria, zikir mempunyai arti asal yaitu mengingat

> Ibn Manshur, Lisan al-*Arab, Juz 4 (Beirut: Dar Sadir, 1990), hlm. 237.



Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu'i Dalam Surah Ar-Rad Ayat 28

(Fauziah Nur Ariza, et al.)

sesuatu dan antonim dari lupa, kemudian diartikan dengan mengingat dengan lidah atau
menyebut. Zikir juga di analogikan dengan “keluhuran” atau “kedudukan tinggi” kemuliaan atau
kehormatan.

Dengan demikian dapat juga berarti mengingat Allah sebagai satu-satunya zat yang berhak
untuk disembah. Berzikir berarti melakukan segala aktifitas yang bisa membangkitkan ingatan akan
keagungan, kebesaran dan kemuliaan Allah. Dengan zikir atau mengingat Allah maka Allah juga
akan ingat kepada ummat manusia sebagaimana firman Allah swt dalam QS. al-Baqarah (2) : 152:

RS SRERATS S PR PATFH

“Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat kepadamu. Bersyukurlah kepada-Ku dan
janganlah kamu ingkar kepada-Ku.””

Dari beberapa pengertian tentang zikir, nampaknya zikir baru merupakan bentuk
komunikasi sepihak antara mahluk dengan sang khalik saja. Akan tetapi lebih dari itu zikrullah
bersifat aktif karena komunikasi tersebut bukan hanya sepihak melainkan bersifat timbal balik
seperti yang dikemukakan oleh Imam al-Qazali, zikrullah berarti ingatan seseorang bahwa Allah
mengamati seluruh tindakan dan pikirannya,® dan itulah makna dari ayat diatas yang terdapat
pada surah al-Bagarah ayat 152.

Kata zikir secara umum dapat juga dipahami sebagai memelihara sesuatu karena tidak
melupakan sesuatu berarti memeliharanya atau terpeliharanya dalam benaknya. Zikir adalah
menghadirkan kembali apa yang tadinya dilupakan dan hanya ada dalam benak.

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa segala aktivitas manusia baik lahir maupun
bathin, lisan atau hati yang dimaksudkan untuk mengingat, menyebut dan mendekatkan diri
kepada Allah dalam setiap waktu dan kesempatannya maka tergolong sebagai orang yang berzikir
dan dengan zikir itu akan mengantarkan manusia kepada ketenangan dan kedamaian jiwa. Alquran
menggambarkan bahwa kalimah tayyibah atau bacaan zikir yang tertanam kuat didalam hati akan
memberikan kesadaran secara mendalam dan menjiwai seluruh prilaku sesorang serta bermuara
pada moralitas yang tinggi (al-Akhlak al-karimah) dan pada akhirnya akan memberikan yang
positif bagi jiwa atau rohani manusia berupa ketenangan batin atau jiwa sebagaiman firman Allah

Swt. QS. ar-Rad (13) : 28:

® Ibn Faris, Mu‘jam MaqayTs al-Lughah (Beirut: Dar al-Fikr, 1987), him. 105.
" Al-Qur’an, QS. Al-Bagarah (2): 152.
8 Al-Ghazali, lhya’ ‘Uliim al-Din, Juz IV (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), him. 348-352.



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

ETTI) °

=Ll ki 83 VIR 83 adsll Gl sl Gl

“Orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat Allah.
Ingatlah, bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu tenteram.”?

Ayat di atas memaparkan bahwa setiap hati orang yang beriman akan tenang dan tentram
ketika berzikir kepada Allah. Hati mereka penuh dengan cinta sehingga ketika disebutkan nama
Allah dan dibacakan ayat-ayat-Nya keimanan mereka bertambah.

Lebih jauh para ahli tafsir ketika menafsirkan ayat ini misalnya Imam Muhammad Ibnu Ali
Al-Syaukani memaparkan bahwa ketenangan dan ketentraman hati orang-orang yang beriman
adalah dengan berzikir kepada Allah dengan lisan, mereka seperti membaca Alquran, membaca
tasbih, tahmid dan takbir atau dengan mendengarkannya. Allah menyebut Alquran sebagai zikir
dalam dalam firmannya:

3k A1 S L3 i 55 15
“Dan Alquran ini adalah zikir (kitab) yang mempeunyai berkah yang telah kami
turunkan”10

juga firman Allah:

D3I B U5 A

“Sesungguhnya kamilah yang menurunkan zikir alQur’an dan sesungguhnya kami benar-
benar memeliharanya” !

Oleh karen itu, dzikir dalam Islam bukan hanya aktivitas ibadah ritual, tetapi juga sarana
spiritual yang berpengaruh langsung terhadap kondisi kejiwaan manusia. Ketenangan hati (ath-
thuma’ninah) merupakan hasil alami dari hubungan yang kuat antara manusia dan Allah melalui
dzikir.

Ayat ini menunjukkan hubungan kausal yang jelas antara dzikir dan ketenangan hati:
semakin sering seseorang mengingat Allah, semakin stabil pula kondisi batinnya. Imam Al-
Qurthubi dalam Tafsir Al-Jami’ li Ahkam Alquran menjelaskan bahwa ketenangan hati (ithmi'nan
al-qalb) adalah hasil dari keyakinan penuh terhadap kekuasaan Allah dan kepasrahan terhadap

ketentuan-Nya.’? Dengan kata lain, dzikir berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan

% Al-Qur’an, QS. ar-Ra‘d (13): 28.

10 Al-Qur’an, QS. al-Anbiya’ (21): 50.

11 Al-Qur’an, QS. al-Hijr (15): 9.

12 Al-Qurthubi, Al-Jami’ 1i Ahkam Alquran, Juz 9 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2006), hlm. 332.



Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu'i Dalam Surah Ar-Rad Ayat 28

(Fauziah Nur Ariza, et al.)

kesadaran manusia dengan realitas keesaan Allah.!?

Dalam konteks tafsir maudhu’i, QS. Ar-Ra‘d ayat 28 dapat dipahami sebagai ayat sentral
yang menjelaskan mekanisme ketenangan hati dalam Al-Qur’an. Ayat ini tidak berdiri sendiri,
tetapi menguatkan pesan Al-Qur’an secara keseluruhan bahwa ketenangan sejati tidak bersumber
dari faktor material atau kondisi eksternal, melainkan dari hubungan spiritual yang kokoh dengan
Allah.

Dari sisi psikologis, dzikir dapat menurunkan tingkat kecemasan karena mengarahkan
fokus pikiran pada hal yang transendental, bukan pada tekanan duniawi. Proses ini selaras dengan
konsep mindfulness dalam psikologi modern, yakni kemampuan untuk hadir secara sadar dan
penuh ketenangan pada momen kini. Namun, dzikir memiliki dimensi yang lebih tinggi karena
bukan hanya kesadaran terhadap diri sendiri, melainkan kesadaran terhadap kehadiran Allah.

Penelitian kontemporer juga menunjukkan bahwa praktik spiritual seperti dzikir dapat
menurunkan tekanan darah, mengatur ritme pernapasan, serta menstabilkan sistem saraf otonom
yang berperan dalam pengendalian stres.”* Hal ini menunjukkan bahwa dzikir bukan sekadar
bentuk ibadah spiritual, tetapi juga memiliki dampak nyata terhadap keseimbangan mental dan
emosional manusia.

Dengan demikian, korelasi antara dzikir dan ketenangan hati bersifat integral. Dzikir
menjadi sarana yang menghubungkan unsur spiritual, psikologis, dan fisiologis manusia. Dalam
dzikir, seorang hamba menemukan ketenangan sejati karena hatinya berlabuh pada Allah, sumber
kedamaian yang hakiki. Maka, tidaklah berlebihan jika ketenangan yang dicari manusia modern
sebenarnya telah dijelaskan oleh Alquran sejak 14 abad yang lalu.

Tafsir Surat Ar-Ra’ad Ayat 28
20l ki sy R 2l Bkt 15 G

“(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat
Allah. Ingatlah, bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu tenteram.”'>

Menurut Ibnu Katsir, ayat ini menunjukkan bahwa orang-orang yang beriman mendapatkan

ketenangan hati dengan mengingat Allah. Dzikir atau mengingat Allah mencakup semua bentuk

13 Komaruddin Hidayat, Psikologi Beragama (Jakarta: Paramadina, 2002), him. 75-76.

14 Koenig, Harold G., Religion and Mental Health: Research and Clinical Applications (San Diego: Academic
Press, 2018), him. 145.

15 Al-Qur’an, Surah Ar-Ra’d (13): 28.



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

ibadah seperti shalat, membaca Alquran, dan doa. Hati yang tenteram adalah hasil dari iman yang
kuat dan hubungan yang dekat dengan Allah. Ibnu Katsir menekankan bahwa ketenangan hati
tidak dapat diperoleh dari hal-hal duniawi, tetapi hanya dari hubungan yang tulus dengan Allah.'¢
Sementara al-Qurtubi dalam tafsirnya menjelaskan bahwa ayat ini menegaskan pentingnya dzikir
sebagai sumber ketenangan dan kedamaian batin. Dia menyebutkan bahwa mengingat Allah
mencakup berbagai bentuk ibadah dan ketaatan. Al-Qurtubi juga menekankan bahwa orang-orang
yang beriman merasakan ketenangan yang mendalam karena mereka memiliki keyakinan penuh
pada kekuasaan dan rahmat Allah, yang memberikan mereka perlindungan dan ketentraman dalam
menghadapi berbagai situasi kehidupan.'”

Sayyid Qutb dalam tafsir "Fi Zilalil Qur'an" menyatakan bahwa ayat ini menggambarkan
keadaan psikologis orang-orang beriman yang merasa tenang dan damai dengan mengingat Allah.
Menurut Qutb, ketenangan ini muncul dari keyakinan penuh akan kekuasaan Allah dan kesadaran
bahwa segala sesuatu berada di bawah kendali-Nya. Qutb menekankan bahwa ketenangan hati
adalah salah satu manfaat spiritual dari iman yang kuat dan hubungan yang erat dengan Allah.'®

Menurut Quraish Shihab, ketenangan hati (itmi'nan) yang disebutkan dalam ayat ini adalah
ketenangan yang mendalam dan kokoh, yang hanya dapat dicapai melalui hubungan yang erat
dengan Allah. Ketenangan tersebut tidak sama dengan ketenangan sementara yang diperoleh dari
hal-hal duniawi, melainkan merupakan ketentraman yang bersumber dari kedekatan spiritual
dengan Allah. Mengingat Allah (dhikrullah) membawa ketenangan karena Allah adalah sumber
segala ketenangan dan keamanan. Dzikir dalam konteks ayat ini tidak terbatas pada menyebut
nama Allah secara lisan, tetapi mencakup kesadaran penuh akan kehadiran dan kekuasaan-Nya
dalam setiap aspek kehidupan. Quraish Shihab juga menekankan pentingnya menjadikan dzikir
sebagai bagian integral dari kehidupan sehari-hari, baik melalui shalat, membaca Alquran, berdoa,
maupun melakukan berbagai amal kebaikan. Dengan cara ini, seseorang akan selalu merasa dekat
dengan Allah dan merasakan ketenangan dalam setiap langkah kehidupan.®

Pendapat Hamka zikir artinya mengingat antonim dari kata lupa (ghuflah). Jadi Zikir ini

16 Ibnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al-*Azim, Jilid 4, (Riyadh: Dar Tayyibah li al-Nasyr wa al-Tauzi*, 1999), hlm.
342-343.

17 Imam al-Qurtubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Jilid 9, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2007), tafsir QS.
Ar-Ra’d: 28.

18 Sayyid Qutb, F1 Zilalil Qur’an, terj. As’ad Yasin dkk., (Jakarta: Gema Insani Press, 2000).

19 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 5, (Jakarta: Lentera Hati, 2001), HIm. 345-347.



Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu'i Dalam Surah Ar-Rad Ayat 28

(Fauziah Nur Ariza, et al.)

bukan hanya mengingat Allah, harus dipadukan dengan mengikrarkan. Menurut Hamka, zikir
adalah keimanan dengan keimanan itu hati menjadi tempat dan tujuan ingatan. Inti dari pokok
kesehatan jasmani serta rohani ialah ketentraman hati. Metode dalam ketenangan hati, zikir juga
dilakukan dengan tata cara dan prosedur nya, salah satunya zikir Jahr ialah zikir yang dilakukan
dengan melafalkan kalimat-kalimat thayyibah secara bersuara. Berzikir melakukan nya harus terus-
menerus dan sebisa mungkin tidak terputus. Sebab kontinuitas dalam zikir sangat berpengaruh
terhadap cepat atau lambatnya pemulihan mental hati yang dalam masalah. Dan zikir tidak
memiliki batasan waktu tertentu bahkan zikir dalam keadaan duduk, berdiri, maupajm berbaring
atau lagi dimanapun itu bersembunyi maupun terang terangan zikir dengan bacaan-bacaan tahmid,
takbir, tahlil, istighfar dan tasbih adalah obat penawar macam-macam penyakit hati dengan
terbiasanya berzikir kepada Allah maka akan merasa kedekatan dengan Allah dan yakin ada
penjagaan didalam diri-Nya serta dalam perlindungan-Nya.?

Pendapat Al Maraghi dalam Q.S Ar Ra'du ayat 28 ialah mereka-mereka yang melangkah
menuju Allah, merenungi bukti dan dalil dalil yang jelas tentang kebesaran Allah. Seseorang yang
senantiasa berzikir, maka Allah akan melimpahkan cahaya keimanan ke dalam hati mereka,
sehingga mampu melenyapkan kesedihan dan kegelisahan. Selain itu, orang yang rutin berzikir bisa
dipastikan ia akan mendapatkan kebahagiaan dan keberuntungan baik ketika masih hidup di dunia
atau nanti di hari akhir.?!

Dalam kitab Tafsir “Fi Zilalil Qur'an” bahwa hati menemukan ketentraman karena zikir memiliki
hubungan dan ikatan dengan Allah. Zikir meresap dalam hati melahirkan ekspresi positif seperti
kegembiraan, kesenangan, ketenangan, dan kedamaian hati

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil analisis tematik terhadap QS. Ar-Ra‘d ayat 28, dapat disimpulkan bahwa
ketenangan hati dalam Al-Qur’an berkaitan erat dengan dzikir sebagai bentuk kesadaran spiritual
kepada Allah. Ketenangan hati yang dimaksud bukanlah perasaan tenang yang bersifat sementara,
melainkan keadaan batin yang relatif stabil dan berkelanjutan.

Hasil penelitian menunjukkan adanya hubungan yang saling berkaitan antara iman, dzikir,

dan ketenangan hati. Iman menjadi dasar keyakinan, dzikir berfungsi sebagai sarana penguatan

20 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 13 (Jakarta: Gema Insani Press, 2015), him. 106.
2L Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraght, Terj. Bahrun Abu Bakar, Jilid 1 (Semarang: Toha Putra,
1992), 172.



Al Mikraj — Jurnal Studi Islam dan Humaniora

kesadaran tersebut, dan ketenangan hati merupakan dampak yang muncul dari proses tersebut.
Dengan demikian, ketenangan hati dalam perspektif Al-Qur’an tidak bergantung pada kondisi luar,
tetapi pada kualitas hubungan spiritual manusia dengan Allah.

Secara akademik, penelitian ini memberikan kontribusi dalam kajian tafsir maudhu’i dengan
menegaskan QS. Ar-Ra’d ayat 28 sebagai ayat penting dalam pembahasan ketenangan hati. Temuan
ini juga membuka ruang dialog antara kajian tafsir dan kajian psikologi, khususnya dalam

memahami ketenangan batin dari perspektif Al-Qur’an.

REFERENSI
Abdullah, Taufiqg. (2002). Ensiklopedia tematis: Tematis dunia Islam. Jakarta: Ikhtiar Baru.

Abdullah, Taufiq. (2002). Zikir dan ketenangan jiwa. Jakarta: Prenada Media.

Al-Ghazali, Imam. (2008). Ihya” ‘Ulum al-Din (Jilid 4). Beirut: Dar al-Fikr.

Ahmad Musthafa al-Maraghi. (1992). Tafsir al-Maraghi (Bahrun Abu Bakar, Penerjemah; Jilid
Semarang: Toha Putra.

Al-Qurthubi, Imam. (2006). Al-Jami’ li Ahkam Al-Quran (Jilid 9). Beirut: Dar al-Kutub al'llmiyyah.

Anshori, Muhammad Afif. (2003). Zikir demi kedamaian jiwa: Solusi tasauf dalam mengatasi
problem modern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Arkal, Agus, Kasim, Amin, & Abunawas, Kholid. (2022). Nilai-nilai pendidikan pada ayat-ayat
tasybih dalam Surah Al Bagarah (Analisis ilmu Bayan). Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam,
10(1), 61-73. https://doi.org/10.24239/ist.v10i1.943

Astuti, Fitria Rahma F., Aropah, Nurdin Nur, & Susilo, Sugeng V. (2022). Pendidikan moral
sebagai landasan nilai karakter berprilaku. Journal of Innovation in Primary Education,
1(1), Article 1.

Cahyo, Agus N. (2011). Penjelasan ilmiah tentang dasyatnya manfaat harian (untuk kesehatan jiwa
dan fisik). Yogyakarta: Diva Press.

Darajat, Zakiyah. (1991). Islam dan kesehatan mental. Jakarta: Gunung Agung.

Departemen Agama Republik Indonesia. (2005). Al-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta: Al Huda
Kelompok Gema Insani.

Diana Vidya Fakhriyani. (2019). Kesehatan mental. Pamekasan: Duta Media Publishing.
Hamka. (2015). Tafsir Al-Azhar (Jilid 13). Jakarta: Gema Insani Press.

Haryanto, Alfandi, & Munir, Syamsul. (2008). Energi zikir menentramkan jiwa, membangkitkan

10



Ketenangan Hati Persepektif Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu'i Dalam Surah Ar-Rad Ayat 28

(Fauziah Nur Ariza, et al.)

optimisme. Wonosobo: Percetakan Hamza.
Hidayat, Komaruddin. (2002). Psikologi beragama. Jakarta: Paramadina.
Ibn Faris, Zakaria Bin. (1987). Maqgaays al-lughah. Bairut: Dar al-Maarif.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (n.d.). Al-Wabil al-Shayyib min al-Kalim al-Tayyib. Beirut: Dar al-Kutub
al-'Ilmiyyah.

Ibnu Katsir, Imam. (1999). Tafsir al-Qur’an al-'Azim (Jilid 4). Riyadh: Dar Tayyibah li al-Nasyr wa
al-Tauzr’.

Ibnu Katsir, Imam. (2004). Tafsir Ibnu Katsir. Pustaka Imam Asy-Syafi’i.

Imam Asy Syaukani. (2008). Tafsir Fathul Qadir. Pustaka Azzam.

Irwanto, dkk. (1991). Psikologi umum. Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama.

M. Quraish Shihab. (2021). Tafsir Al-Mishbah (Jilid 5). Jakarta: Lentera Hati.

Ibn Manshur. (1990). Lisan al-Arab (Jilid 4). Bairut: Dar al-Maarif.

Qutb, Sayyid. (2000). F1 Zilalil Qur’an (As’ad Yasin dkk., Penerjemah). Jakarta: Gema Insani Press.

Sam, S. (2020). Konsep kesehatan dalam Al-Quran dan implikasinya terhadap adversity quotient
perspektif tafsir Al-Mishbah. Atta’dib Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 18-29.
https://doi.org/10.30863/attadib.v1i2.961

Soemanto, Westy. (1988). Pengantar psikologi. Jakarta: Bina Aksara.
Sukmono. (2008). Ketenangan jiwa dalam perspektif Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abd al-Baqi, Muhammad Fuad. (1988). Al-Mu ‘jam al-mufahras li alfaz al-Qur’an al-karim. Kairo:
Dar al-Hadith.

Koenig, Harold G. (2018). Religion and mental health: Research and clinical applications. San
Diego:  Academic Press...

11



