
Volume 2 Number 1 (2023) 

July-December 2023 

Page: 124-133 

E-ISSN: xxxx-xxxx 

P-ISSN: xxxx-xxxx 

DOI:  Muaddib 

 

 

 

© 2023 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC BY) license 

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

Published by Institut Agama Islam Sunan Giri (INSURI) Ponorogo; Indonesia 

 

Studi Komparasi Tipologi Pemikiran Islam: Liberal, Fundamentalis, 

dan Moderat 

Abul Mafaakhir1, Muhammad Hufron2 

1 UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia; abul.mafaakhir22045@mhs.uingusdur.ac.id 
2 UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia; muhammad.hufron@uingusdur.ac.id 

      

     

Received: 01/11/2023 Revised: 21/11/2023 Accepted: 01/12/2023 

Abstract 

 

 

 

 

 This study aims to understand the differences and similarities between the 

three dominant typologies of Islamic thought in the contemporary context, 

namely liberal, fundamentalist and moderate thought. Through a comparative 

analytical approach, this research explores the roots of thought, religious views, 

as well as the social and political implications of these three schools. Liberal 

Islamic thought tends to emphasize an open interpretation of Islamic teachings, 

emphasizing human rights, pluralism, and the separation of religion from 

politics. In contrast, fundamentalist thought adopts a more literal approach to 

religious texts, rejects the influence of secular culture, and advocates for the 

strict application of Islamic law in all aspects of life. Meanwhile, moderate 

Islamic thought tries to find a balance between Islamic traditions and the 

modern context, recognizing the values of diversity, tolerance and interreligious 

dialogue. Moderates try to absorb the essence of the Islamic message while 

adapting it to current developments, without ignoring the basic values of 

religion. This research uses a descriptive-analytic methodology by analyzing 

literature, speeches by religious figures, as well as official statements from 

related religious organizations. It is hoped that the findings from this study will 

provide a deeper understanding of the differences and similarities between the 

three typologies of Islamic thought, as well as their impact on social and 

political dynamics in contemporary society. The implications of this research 

can be used as a basis for supporting dialogue between religious communities, 

strengthening tolerance, and designing more inclusive policies at various levels 

of society. 

Keywords  Islam, Thought, Liberalism, Fundamentalism, Moderate, Comparison, 

Religious Identity 

 

1. PENDAHULUAN 

Tipologi pemikiran hukum Islam merupakan suatu metode untuk memahami Islam yang 

berkembang dalam realitas sejarah, dan dalam konteks dinamika dan dialektika penafsiran yang 

sangat terkait dengan dimensi ruang dan waktu. Setiap intelektual Muslim memiliki cara pandang 

tersendiri dalam memahami doktrin agamanya, maka terdapat dinamika pergulatan wacana 

kontestasi pemikiran hukum Islam (Zuhdi, 2022:41). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Abul Mafaakhir, Muhammad Hufron / Studi Komparasi Tipologi Pemikiran Islam: Liberal, Fundamentalis, dan Moderat 

       125 

Perkembangan corak pemikiran Islam di Indonesia cukup signifikan, tipologi pemikiran 

Islam di Indonesia meliputi beberapa tipe. Beberapa tipologi pemikiran Islam diantaranya adalah 

liberal, fundamentalis, dan moderat. Beberapa tipologi pemikiran Islam tersebut dapat 

merepresentasikan pergulatan pemikiran hukum dalam rentang sejarah Islam yang panjang. 

 

2. METODE 

Jenis  penelitian  yang  digunakan  yaitu  penelitian  kepustakaan  atau  studi  literatur 

dengan  pendekatan  kualitatif,  dimana  peneliti  mengandalkan  berbagai  literatur  untuk 

memperoleh  data  penelitian  dan  menggunakan  pendekatan  kualitatif  karena  data  yang 

dihasilkan  berupa  kata  atau  deskripsi.  Penelitian  kepustakaan  atau  penelitian  literatur adalah 

penelitian yang tempat kajiannya adalah pustaka atau literatur (Purwanto, 2008: 168).  

Pada  penelitian  ini,  peneliti melakukan penelitiannya  dengan  memanfaatkan  kajian-

kajian  yang mana  serupa  atau  berhubungan  dengan tipologi pemikiran Islam. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Tipologi Pemikiran Islam Liberal 

Pemikiran Islam liberal telah menyebar ke seluruh pelosok nusantara, menyebabkan 

bebearapa ulama tradisional mengalami kepanikan atas nasib perjalanan umat Islam ke depan. 

Kekhawatiran seperti ini akan memicu jungkir baliknya iman pada kalangan muslim yang dari 

muslim taat simbol menjadi muslim yang antipati terhadap simbol-simbol keagamaan (Madjid, 

1996:26). Hal ini akan memicu kehidupan masyarakat muslim menjadi masyarakat sekuler. 

Pemikiran liberalisme Islam di Indonesia pada dasarnya menghendaki bagaimana seharusnya 

umat memahami Islam secara komprehensif mulai dari aspek ketauhidan, syariat, muamalah, dan 

etika. Tidak memahami Islam sebatas aspek syariat saja, karena selama ini umat Islam kebanyakan 

dalam memahaminya masih sebatas simbol-simbol. Pemikiran liberalisme Islam hadir di Indonesia 

tidak perlu ditakuti. Ini dikarenakan liberalisme pada intinya memfokuskan pada kepentingan 

individu manusia. Sangat jauh dari bayangan yang dikhawatirkan orang selama ini. Luthfi 

menjelaskan tidak ada yang perlu ditakuti dari liberalisme, karena liberalisme justru lahir dengan 

menyesuaikan dan menghargai sifat dasar manusia. Masalah yang pertama kali dipersoalkan oleh 

Liberalisme adalah pemikiran keagamaan yakni masalah konsep ketuhanan (teologis) kemudian 

doktrin atau dogmatis agama (Munawar, 1984:145-146). 

Pengaruh arus liberalisme tersebut kini sudah melanda dan diekspor ke dunia Islam, 

khususnya Indonesia. Oleh karena itu tidak ada alasan untuk menolaknya melainkan harus 

menerima dengan penuh filterisasi sesuai dengan agama dan kultur yang ada pada diri Indonesia. 



 Muaddib: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

126  

Setidaknya ada enam gagasan yang dapat dipakai sebagai tolok ukur sebuah pemikiran Islam 

dapat disebut “liberal”, antara lain (Huda, 2010:178-194) ; 

1. Melawan teokrasi, yaitu ide-ide yang hendak mendirikan negara Islam. 

2. Mendukung gagasan demokrasi. 

3. Membela hak-hak perempuan. 

4. Membela hak-hak non-muslim, 

5. Membela kebebasan berpikir 

6. Membela gagasan kemajuan. 

Siapapun yang membela salah satu dari enam gagasan di atas, maka ia boleh disebut 

sebagai penganut Islam liberal. 

Menurut Zuli Qodir bahwa tipologi pemikiran Islam liberal di Indonesia didasarkan pada 

keyakinan yang menjadi penanda adanya berbagai macam varian pemikiran Islam liberal di 

Indonesia. Berikut penjelasannya (Nata, 2001:42) ; 

1. Liberal Progresif 

Merujuk pada perhatian intelektual muslim terhadap kondisi kultural yang ada, baik 

dalam bidang politik maupun keagamaan, mengenai keadilan sosial, keadilan gender, dan 

pluralisme. Pemaknaan kata liberal progresif sebenarnya lebih diarahkan pada pemaknaan 

tentang adanya reformasi (perubahan) yang diarahkan pada pemahaman atas Islam. Liberal 

progresif sebagai representasi dari aktor-aktor Islam yang pernah merasakan betapa gelapnya 

masa depan Islam Indonesia ketika negara demikian represif terhadap umat Islam. Perjuangan 

umat Islam tahun 1970-an dan 1980-an dalam mempertahankan dan memperluas cakrawalanya 

senantiasa terhambat akibat kecurigaan yang berlebihan dari pihak penguasa sehingga 

tuduhan ekstrem kanan kepada umat Islam sering terdengar. Berkaca pada sejarah yang terjadi 

pada masa itu, mereka mengubah strategi perjuangannya yang tadinya model perlawanan 

struktural dan jalur kultural menjadi bersikap akomodatif dan bahkan konformis dengan 

penguasa pada saat itu. 

2. Liberal Radikal 

Adalah mereka yang berpandangan bahwa ketidakadilan yang terjadi selama ini 

disebabkan karena adanya struktur sosial yang timpang, baik yang dianut oleh negara maupun 

oleh individu. Bagi kalangan intelektual muslim liberal radikal, ketimpangan sosial yang terjadi 

antara si kaya dan si miskin, serta antara perempuan dan laki-laki disebabkan oleh struktur 

sossial yang tidak adil. Oleh karena itu, intelektual liberal radikal, dengan meminjam istilah 

dari para feminis kemudian mempopulerkan idiom personal is political. 



 Abul Mafaakhir, Muhammad Hufron / Studi Komparasi Tipologi Pemikiran Islam: Liberal, Fundamentalis, dan Moderat 

       127 

Di bidang teologi, kelompok intelektual muslim liberal radikal sebagian besar mengikuti 

madzhab Teologi Pembebasan, yang memakai paradigma sosial konflik atau Marxian yang 

diadopsi dengan beberapa modifikasi. Perjuangan kaum feminis yang mengadopsi Teologi 

Pembebasan adalah bahwa agama harus diarahkan untuk membebaskan perempuan dari 

segala bentuk penindasan dalam masyarakat, baik dari struktur sosial, hukum, moral maupun 

agama, yang ditonjolkan adalah perubahan pemahaman keagamaan yang lebih 

mengedepankan keadilan gender dan keadilan sosial secara terus-menerus. Hal ini harus 

dilakukan sebab agama menurut kaum feminis ditafsirkan dengan memakai ideologi yang 

menyudutkan perempuan. 

3. Liberal Moderat 

Komunitas muslim liberal moderat merupakan fraksi yang mampu menggairahkan 

pemikiran Islam liberal di Indonesia. Fraksi ini tidak menjadikan Islam sebagai ideologi politik 

maupun mencitacitakan Islam politik yang menuntut Islam harus terlibat dalam pengambilan 

kebijakan negara secara langsung. Perhatian utama Islam liberal moderat yang berhubungan 

dengan dimensi politik terlihat lebih mementingkan isi daripada bentuk. Dalam persoalan 

partai Islam misalnya fraksi Islam liberal moderat tidak memperdulikan label sebuah partai 

tersebut Islam atau tidak. Yang penting bagi mereka adalah apakah partai tersebut 

memperjuangkan keadilan, kebenaran, kejujuran, dan demokrasi. 

4. Liberal Transformatif (Madjid, 1996:29-31) 

Pemikiran Islam liberal transformatif merupakan tipe pemikiran yang agak lain 

dibandingkan dengan karakteristik pemikiran liberal lainnya. Prinsip pemikiran ini adalah 

mencoba mempertanyakan kembali paradigma mainstream yang ada dan ideologi yang 

tersembunyi di dalamnya, sekaligus berusaha menemukan paradigma alternatif yang 

diharapkan akan mampu mengubah struktur dan super struktur yang menindas rakyat serta 

membuka kemungkinan bagi rakyat untuk mewujudkan potensi kemanusiaannya. Mengikuti 

perspektif transformatif, salah satu masalah yang dihadapi rakyat justru karena adannya 

diskursus pembangunan dan struktur yang timpang dalam sistem yang ada. Adapun tokoh-

tokoh pemikir liberal transformatif di antaranya adalah Moeslim Abdurrahman, Mansour 

Fakih, Abdurrahman Wahid, dan lain sebagainya. 

 

Pengertian Tipologi Pemikiran Islam Fundamentalis 

Kata fundamentalis berasal dari bahasa Inggris yang berarti pokok, asas, dan fundamentil. 

Jadi, pemikiran Islam fundamentalis adalah pemikiran Islam yang dalam pemahaman dan 

praktiknya konsisten kepada prinsip-prinsip ajaran Islam. Dengan demikian secara harfiah semua 



 Muaddib: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

128  

orang Islam yang percaya kepada rukun iman yang enam dan menjalankan rukun Islam yang 

lima, dapat disebut sebagai Islam fundamentalis. Jika hal ini dijadikan dasar dalam memetakkan 

pemikiran fundamentalis, maka semua aliran dalam Islam yang percaya rukun iman dan Islam 

dapat digolongkan ke dalam Islam fundamentalis. Munculnya fundamentalis menurut sebagian 

pendapat karena ia merupakan bagian dari reaksi terhadap modernisme serta latar belakang 

politik, teologi, dan lain sebagainya (Abdalla, 2009:109). 

Kuntowijoyo mengatakan bahwa fundamentalisme Islam adalah gerakan anti-industri, 

sebab industrialisme menimbulkan dampak negatif, seperti dominasi masa lalu oleh masa kini, 

dominasi industri atas alam, dan dominasi bangsa atas bangsa. Lalu, pemikiran Islam 

fundamentalisme pada dasarnya memiliki ciri-ciri antara lain (Abdalla, 2009:111) ; 

1. Kaum fundamentalis ingin kembali ke masa Rasulullah secara murni baik dari pakaian 

maupun tingkah laku. 

2. Kaum fundamentalisme ingin kembali ke alam sehingga tidak setuju terhadap industri yang 

akhirnya akan merusak kehidupan manusia dan mahluk lain, jika alam rusak maka unsur 

kehidupan menjadi ancaman besar.  

Dalam sejarah Indonesia, gerakan pemikiran fundamentalis Islam Indonesia dapat 

diidentifikasi sebagai berikut; Gerakan Komando Jihad pada tahun 1970-an, Front Pembela Islam, 

Laskar Jihad Jundullah, dan Hizbut Tahrir. Salah satu tokoh fundamentalis kategori ekstremis 

adalah Dr. Zulfikar yang pada saat sekarang kian kehilangan pengikut di kalangan muda Islam, 

karena pandangannya cenderung bersifat otoriter (Lutfi, 2017:18). 

Basis fundamentalisme Islam adalah kelompok menengah perkotaan dan umumnya mereka 

terdidik secara formal. Pelajar dan mahasiswa merupakan kelompok potensial yang dapat 

diarahkan kepada pemikiran Islam fundamentalisme. Mereka jemu dengan berbagai jenis sains 

yang bebas nilai tetapi selamanya tidak pernah mampu menjawab persoalan-persoalan mendasar 

dalam hidup. Kalangan fundamentalisme menolak bentuk pemahaman agama yang terlalu 

rasional apalagi kontekstual, sebab bagi mereka yang demikian itu tidak memberi kepastian. 

Karenanya, mereka memahami teks-teks keagamaan secara rigid dan literal sebagai alternatif yang 

mereka tonjolkan (Lutfi, 2017:20). 

 

Pengertian Tipologi Pemikiran Islam Moderat 

Lahirnya istilah moderat (modernism) Islam merupakan gerakan pembaruan atas kemapanan 

aliran tradisional Islam yang telah terlebih dahulu mengakar dalam masyarakat, meskipun secara 

institusional muncul lebih belakangan. Aliran modernisme ini mendapat inspirasi dari gerakan 

purifikasi Muhammad Ibnu Abdul Wahab di Jazirah Arabia dan Pan–Islamisme Jamaluddin al-



 Abul Mafaakhir, Muhammad Hufron / Studi Komparasi Tipologi Pemikiran Islam: Liberal, Fundamentalis, dan Moderat 

       129 

Afqhani yang kemudian mendapat kerangka idiologis dan teologis dari muridnya seperti 

Muhammad Abduh dan Rasyid Rihda. Nurcholish Madjid memandang bahwa gerakan pemikiran 

Islam modern diawali oleh gerakan revivalisme pada abad ke-18 dan 19, dan telah menunjukkan 

kekuatan yang luar biasa dalam menyerukan umat Islam untuk memberikan penalaran terhadap 

Islam, agar segera berkemas memajukan Islam dalam berbagai bidang, terutama dalam melakukan 

gerakan reformasi dalam bidang sosial dan moral (Lutfi, 2017:71). 

Gerakan ini hendak memurnikan akidah Islam dengan cara mengantarkan umat Islam pada 

masa nabi dan khulafaurrasyidin. Gerakan ini telah membangkitkan kelompok modernis Islam. 

Gerakan revivalisme ini sebagai pendobrak dari penyakit TBC (Taqlid, Bid’ah, dan Churafat), yang 

berusaha memurnikan akidah Islam, belum menyentuh pada ruh jihad dan dapat melahirkan 

tokoh-tokoh modernis seperti: Jamaluddin al-Afgani, Muhammad Abduh, dan Rasyid Ridha. 

Mereka ini telah berhasil membangkitkan semangat jihad, rasionalitas seperti pada masa klasik 

yakni masa kejayaan Islam dengan melihat kemajuan yang dicapai oleh barat. 

Tipologi pemikiran Islam moderat dibuat oleh William Liddle dengan mengklasifikasikan 

tiga corak pemikiran Islam di Indonesia (Madjid, 1992:22). 

1. Indigenist, yaitu kelompok pemikiran yang percaya bahwa Islam bersifat universal, namun 

dalam praktiknya Islam tidak dapat dilepaskan dari konteks budaya setempat. Gagasan 

tentang upaya pribumisasi Islam atau kontekstualisasi doktrin Islam. Misalnya, merupakan 

upaya para intelektual muslim untuk mempertemukan Islam dengan budaya lokal. Kelompok 

ini juga berusaha untuk memparalelkan visi keislaman dengan visi kebangsaan secara objektif. 

2. Sosial reformis, yaitu gerakan pemikiran yang lebih menekankan pada aksi guna mengatasi 

berbagai ketimpangan sosial, termasuk ketertindasan masyarakat kelas bawah. 

3. Universalisme, yaitu kelompok pemikiran yang percaya bahwa Al-Quran dan hadis sudah 

sangat lengkap dan dapat langsung diterapkan pada masyarakat Islam seperti zaman Rasul 

(Madjid, 1992:23). 

Apabila diperhatikan motivasi-motivasi ajaran Islam yang mendorong umatnya untuk turut 

berpartisipasi dalam debat sosial modernisasi, ada tiga pertimbangan yang perlu digaris-bawahi 

(Azra, 1985:19) ; 

1. Mengoreksi konsepsi-konsepsi rancu mengenai skop agama dilihat dari postulat-postulat 

Islam. 

2. Perbedaan antara Islam dan perilaku muslim. 

3. Sikap-sikap Islam terhadap ide-ide kemajuan serta masalah-masalah yang berhubungan 

dengannya. 



 Muaddib: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

130  

Basis modernis Islam umumnya eksis di perkotaan yang masyarakatnya cenderung lebih 

akomodatif dalam menerima gagasan-gagasan baru. Bidang pembaharuannya lebih terfokus pada 

segi kelembagaan, baik di bidang organisasi maupun pendidikan yang dikelola secara modern, 

sehingga dapat memenuhi kebutuhan umat secara konkret. Sikap keberagamaan masa Islam yang 

selama ini didominasi oleh praktik-praktik tradisional, dipandang bertentangan dengan Islam itu 

sendiri dan tidak mampu membentengi diri dari pengaruh budaya Barat. Untuk itu, ada ciri 

penting yang menjadi visi dasar pemikiran Islam moderat, yaitu usaha pemurnian Islam dengan 

cara memberantas segala yang berbau khurafat dan bid’ah, melepaskan diri dari ikatan mazhab, 

dan membuka kembali pintu ijtihad selebar-lebarnya dengan menggunakan intelektualitas yang 

kritis dalam menginterpretasi nash-nash agar sesuai dengan perkembangan zaman (Azra, 1985:21). 

Sangat jelas bahwa visi yang dikedepankan kaum modernis berlawanan dengan apa yang 

selama ini dipertahankan kalangan tradisionalis. Adanya represi politik di atas, ditambah 

derasnya arus negatif akibat modernisasi, melahirkan kesadaran baru pada sejumlah aktivis Islam. 

Mereka ini adalah generasi yang mengalami krisis identitas dan mendambakan Islam sebagai 

kekuatan yang mampu memberikan penawar bagi kesejukan jiwa di tengah ketandusan 

modernitas (Nasution, 1975:58). 

 

Studi Komparasi Tipologi Pemikiran Islam Liberal, Fundamentalis, Dan Moderat 

1. Islam Liberal: Dekonstruksi Teks dan Desakralisasi Agama 

Pada dekade era kekinian, terdapat golongan yang berupaya meliberalisasi pemahaman 

keagamaan dengan menempatkan Islam dalam konteks sejarah, yang sudah barang tentu 

“akan” menafikkan sakralitas ajaran-ajaran Islam yang sudah baku, bersifat qot’iy dan tetap, 

dalam artian- masifikasi pendekatan liberal (liberal approach) terhadap ayat-ayat al- Quran 

dengan konsep yang ekstra-fleksibel bergantung pada realitas zaman, belum tentu 

kebenarannya. 

Keberadaan maslahat menjadi nyawa dan ruh utama dalam beragama dalam konteks 

kekinian. Gerakan liberalisasi Islam ini, menyiratkan bahwa manusia adalah segalanya, seakan 

jika tanpa menghasilkan maslahat (bagi manusia) maka agama hanyalah fosil yang jauh dari 

memberi manfaat untuk manusia dan kemanusiaan bahkan jika sekalipun itu adalah hukum 

Tuhan. 

Sebagaimana ungkapan salah satu tokoh liberal (Munawar, 1984:145-146) ; 

“Syarat dasar memahami Islam yang tepat adalah dengan tetap mengingat, apa pun penafsiran 

yang kita bubuhkan atas agama itu, patokan utama yang harus menjadi batu uji adalah maslahat 

manusia itu sendiri.” 

 



 Abul Mafaakhir, Muhammad Hufron / Studi Komparasi Tipologi Pemikiran Islam: Liberal, Fundamentalis, dan Moderat 

       131 

Diteruskan pula, 

“Jika Islam hendak diseret kepada suatu penafsiransiran yang justru berlawanan dengan maslahat 

manusia itu sendiri, atau malah menindas kemanusiaan itu, maka Islam yang semacam ini adalah 

agama fosil yang tak lagi berguna buat umat manusia.” (Aziz, 1999:55). 

 

Menengok pada hal di atas, pada dasarnya pemikiran-pemikiran gerakan Islam liberal 

dapat kita pilah, dan itu bertujuan untuk membongkar kemapanan beragama, bertradisi dan 

berpemahaman agama dari mainstream kaum muslimin. Secara gamblang, cara-cara 

membongkar kemapanan itu dilakukan dengan tiga cara, yaitu liberalisasi dalam bidang 

akidah Islamiyah, pemahaman al-Quran, dan bidang syariat maupun akhlak. Sementara itu 

juga, dalam hal ini kaum muslimin meyakini agama Islam sebagai agama yang haq dan benar, 

sebagaimana firman Allah SWT yang artinya ”Bahwa agama yang diridhai di sisi Allah adalah 

Islam” (QS Ali Imran ayat 19), dengan tidak menafikkan hubungan yang baik dengan penganut 

agama lainnya yang memandang agama mereka juga benar menurut mereka (Aziz, 1999:56). 

2. Nash Syar’i dalam Perspektif Pemahaman dan Aksi Islam Fundamentalis 

Posisi nash syar’i atau biasa disebut al-Quran dan sunnah nabawiyyah di kalangan kaum 

fundamentalis adalah amat signifikan. Nash bagi kaum fundamentalis adalah pesan yang 

“hidup”, apa yang tersurat haruslah dilaksanakan dan dilakukan dalam ranah kehidupan 

sebagaimana disebutkan (Nafis M, 1995:61) ; 

“Orang-orang yang telah Kami berikan Al-Kitab kepadanya, mereka membacanya dengan bacaan 

yang sebenarnya [tidak mengubah dan mentakwilkan sesuka hatinya], mereka itu beriman 

kepadanya. dan barangsiapa yang ingkar kepada-Nya, Maka mereka itulah orang-orang yang 

rugi.” (QS Al-Baqarah ayat 121; Departemen Agama, 1989:78). 

 

Visi keislaman yang jelas dari cara pandang kaum fundamentalis dan militan Islam yang 

“menolak demokrasi liberal” ala barat dan memiliki sikap pandangan, bahwa dalam wilayah 

politik tidak ada garis tegas yang memisahkan antara Islam dan politik, juga hubungan agama 

dan negara. Dalam semangat memperjuangkan agama (Islam) adalah sudah semestinya bila 

perjuangan politik Islam yang kaffah mestilah diwujudkan dengan berdirinya satu bentuk 

negara Islam yang berdasar syariah. Agama tak dapat dipisahkan dari negara; dan pada 

dasarnya agama mengatur seluruh aspek kehidupan dan hubungan antar manusia melalui 

negara yang terwujud dalam konstitusi, legislasi, dan berbagai undang-undang yang mengatur 

kehidupan bernegara, berbangsa, dan bermasyarakat. 

3. Muslim Moderat: Membumikan Paham Islam Rahmatan lil-alamin 

Di ranah pilihan lain, muncul sikap moderasi, dengan meminjam pemaknaan “ideologi 

moderat” atau “ideologi tengah” ketika memberi arti identitas keberagamaan dengan rasa 



 Muaddib: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

132  

kepasrahan dan semangat untuk selalu menggapai keselamatan. Istilah moderat memiliki arti 

“sikap pertengahan”, dengan sikap menghindari atau mengurangi ekstrimitas (misalnya: 

dalam beragama). Islam sendiri, mengacu pada keberadaannya sebagai agama yang dihadirkan 

sebagai agama keselamatan, agama yang mengusung sikap pertengahan antara sikap 

berlebihan (ghuluw) dan sikap ceroboh dan acuh tak acuh terhadap agama serta dalam 

beragama (Mahmud, 2000:13). 

Representasi teologis dari sikap moderasi ini minimal tercermin dari sikap-sikap berikut: 

a) Sikap moderat dalam masalah sifat-sifat Allah antara meniadakan sifat-sifat Allah (ta’thil) 

dan menyerupakan sifat sifat Allah, b) Pemikiran moderat dalam masalah pengafiran tidak 

mudah mengafirkan atau memurtadkan sebagaimana yang dilakukan oleh kaum khawarij, juga 

tidak menafikan sama sekali pengafiran seperti Kaum Murji’ah, c) Sikap moderat dalam 

masalah takdir dengan menghindari sikap kemandirian penuh perbuatan manusia yang jauh 

dari campur tangan tuhan seperti Kaum Qadariah atau manusia sama sekali tidak memiliki 

kehendak sebagaimana golongan Kaum Jabariah, d) Moderat dalam sikap terhadap pemerintah 

yaitu sikap antara memberontak (bughot) dan acuh tak acuh dalam menasehati pemerintah 

dalam undang-undang dan kebijakan publik (control of policy). 

Sikap moderat dalam pemahaman keilmuan keagamaan adalah sikap jalan tengah yang 

dengan tegas mengelaborasi pemikiran-pemikiran keagamaan yang berpijak teguh pada al-

Quran dan hadis dengan menetapkan ijma’ (konsesus) para ulama Salafush-shalih dan para 

mujtahidin, menghormati, mengkaji dan membedah turats sebagai khazanah kekayaan 

peradaban keilmuan Islam serta konsisten dalam meneguhkan adanya Ijtihad terhadap 

persoalan-persoalan manusia dan ke manusiaan yang terkini dan terbarukan, selalu 

menjalankan sunnah Rasulullah SAW dan menjauhi segala yang dilarang, melaksanakan amar 

ma’ruf nahi mungkar (Arifin, et. al., 1996:37). 

 

4. KESIMPULAN 

Dari berbagai macam bentuk pemikiran Islam yang ada dalam hal ibadah dan muamalah 

hingga pilihan pemikiran dengan menampilkan penjelasan masing-masing dari segi argumentasi 

yang di-back up dalil naqli maupun aqli, manhaj, bangunan ide, hingga epistemologi yang 

mendasari gerakan-gerakan itu, sebut saja Islam liberal dengan dekonstruksi konsep wahyu, 

gerakan wahabi dengan pemurnian tauhid, salafi, dan eksistensi Islam moderat yang mengusung 

konsep Islam rahmatan lil-alamin. Islam dengan desain seperti ini adalah Islam yang tersampaikan 

dengan wajah ramah, humaniter, dan toleran. 



 Abul Mafaakhir, Muhammad Hufron / Studi Komparasi Tipologi Pemikiran Islam: Liberal, Fundamentalis, dan Moderat 

       133 

Islam yang memilih jalan tengah dengan menghindari sikap berlebihan dalam beragama 

(ghuluw) dan tidak peduli, sikap yang membangun paradigma hubungan sosial dengan asas 

dialog antara teks (nash) teologis dengan konteks, menghormati, dan sekuat mungkin 

membumikan pesan dan nilai wahyu dan teks ulama, masyarakat Islami namun sarat toleransi, 

memberi pada minoritas dan kaum mayoritas ruang publik yang cukup dan berkeadilan, dengan 

semangat ukhuwah islamiyah, watoniyah, basyariah, yang menjadi pemantapan persaudaraan 

keumatan, persaudaraan kebangsaan, dan penghargaan pada kemanusiaan. Tak pelak lagi, 

membumikan wajah keberagamaan ini sebagai pilihan strategis di masa kekinian, ketika Islam 

sebagai agama bukan hanya dituntut bisa bertahan, tapi dakwahnya berkembang meluas dengan 

cara yang elegan. 

 

REFERENCES 

Abdalla, Ulil Absar. (2009). Islam Liberal dan Fundamental: Sebuah Pertarungan Wacana. Yogyakarta: 

Elsaq Press. 

Arifin, et. al., Syamsul. (1996). Spiritualitas Islam dan Peradaban Masa Depan. Yogyakarta: SIPPRES. 

Aziz, Ahmad Amir. (1999). Modernisme Islam di Indonesia. Jakarta: Rineka Cipta.  

Azra, Azyumardi. (1985). Perkembangan Modern dalam Islam. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Departemen Agama. (1989). Al-Quran dan Terjemahannya. Semarang: Toha Putra. 

Huda, Alamul. (2010). Epistemologi Gerakan Liberalis, Fundamentalis, dan Moderat Islam di Era 

Modern. Jurnal de Jure, Jurnal Syariah dan Hukum, Volume 2 Nomor 2. 

Lutfi, Assyaukanie. (2017). Tipologi dan Wacana Pemikiran Islam. Bandung: Alfabeta. 

Lutfi, Assyaukanie. (2019). Wajah Moderatisme Islam di Indonesia. Bandung: Alfabeta. 

Madjid, et. al., Nurcholish. (1996). Satu Islam Sebuah Dilema. Bandung: Mizan. 

Madjid, Nurcholish. (1992). Islam Kemodernan dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan. 

Mahmud, Muhammad Natsir. (2000). Epistemologi dan Studi Islam Kontemporer. Makassar: Yapma. 

Munawar, Imam. (1984). Kebangkitan Islam dan Tantangan yang Dihadapi dari Masa ke Masa. Surabaya: 

Bina Ilmu. 

Nafis M, Wahyuni. (1995). Rekontruksi dan Renungan Religius Islam. Jakarta: Paramadina. 

Nasution, Harun. (1975). Pembaruan dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Nata, Abuddin. (2001). Peta Keragaman Pemikiran Islam di Indonesia. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Purwanto. (2008). Metodologi  Penelitian  Kuantitatif  Untuk  Psikologi  dan  Pendidikan.  Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Zuhdi, Muhammad Harfin. (2012). Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran Dari 

Tradisionalis Hingga Liberalis. Jurnal Ulumuna (Jurnal Studi Keislaman), Vol 16, No 1. 


